

Part 1 - The Weeday Siddur

# **Table of Contents**

| INTRODUCTION                               | ••••• | 5  |
|--------------------------------------------|-------|----|
| A- BIRKAS HASHACHAR                        |       | 7  |
| Birkas HaTorah                             |       | /  |
| Tefila and Torah:                          |       |    |
| Birkas HaTorah & Children:                 |       |    |
| Asher Yatzar – Elokai Neshama              |       |    |
| Birkas HaShachar                           |       |    |
| Korbanos- Rav Yishmael                     |       |    |
| B-PSUKEI DEZIMRA                           |       | 29 |
| Baruch Sheomar                             |       |    |
| Hodu                                       |       |    |
| Mizmor L'Toda                              |       |    |
| Yehi Chivod                                |       |    |
| Introduction to Ashrei and the Halleyuka's |       |    |
| Ashrei                                     |       |    |
| The Hallelukahs                            | 58    |    |
| VaYivarech Dovid                           | 66    |    |
| Shiras Hayam (אז ישיר):                    | 69    |    |
| Yishtabach                                 | 78    |    |
| KADDISH                                    | 80    |    |
| C-BIRKAS SHEMA                             |       | 84 |
| 1. Overview and Barchu                     | 84    |    |
| 2. Yotzer Ohr-Asher Bidvaro                | 86    |    |
| 3. Ahava Raba                              | 92    |    |
| 4. Emes VeYatziv                           | 98    |    |
| D - GENERAL ISSUES OF THE SHEMA            | 10    | 02 |
| 1. The First Paragraph                     |       |    |
| 2. The Second Paragraph                    |       |    |
| 3. The Third Paragraph                     |       |    |
| E-SHMONEH ESREH                            | 12    | 23 |
| 1. Structure                               |       |    |
| 2 First Three Brochos:                     |       |    |

|            | אבות                                           | 128            |
|------------|------------------------------------------------|----------------|
|            | גבורות                                         | 135            |
|            | אתה קדוש                                       | 137            |
| 3.         | Kedusha                                        |                |
| 4.         | The Middle Brochos                             | 143            |
|            | אתה חוען                                       | 144            |
|            | השיבנו                                         | 145            |
|            | סלח לנו                                        | 146            |
|            | ראה נא                                         | 146            |
|            | רפאנו                                          | 147            |
|            | ברך עלינו                                      | 148            |
|            |                                                |                |
|            | השיבה שופטינוהשיבה שופטינו                     |                |
|            | ולמלשיניםו                                     | 152            |
|            | על הצדיקים                                     |                |
|            | ולירושלים עירךולירושלים עירך                   |                |
|            | , את <i>צמח</i> דודאת צמח דוד                  |                |
|            | שמע קולינו                                     |                |
| 5.         | The Last Three Brochos                         |                |
|            | רצה                                            |                |
|            | מודים                                          |                |
|            |                                                |                |
|            | שים שלום                                       |                |
|            | אלוקי, נצור לשוני מרעאלוקי, נצור לשוני מרע     |                |
|            | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,        |                |
| <b>п</b> г |                                                | DIG 450        |
| H –        | TACHANUN AND THE REST OF SHACHA                | <b>K15</b> 170 |
|            | Krias HaTorah:                                 |                |
| 2.         | Ashrei, Uva LeTzion                            | 174            |
|            | ובא לציון:                                     |                |
| 3.         | Shir Shel HaYom                                | 178            |
| 4.         | Elul                                           | 182            |
|            | Shofar:                                        | 182            |
|            |                                                |                |
|            | MINCHA                                         | 183            |
|            |                                                |                |
| IV.        | Iincha Defined                                 | 183            |
|            |                                                |                |
| H-         | MAARIV                                         | 186            |
|            | Igariy Defined                                 |                |
|            | dditions, changes and contrasts from Shacharis |                |
|            | hema at Night and in the Day.                  |                |
|            | ashkiveinu and Yiru Eineinu                    |                |
|            |                                                |                |

| BIBLIOGRAPHY                 | 194 |
|------------------------------|-----|
| Primary Sefarim Used         | 194 |
| Other Frequently Use Sefarim |     |
| Less Frequently Used Sefarim |     |
| Also Used                    | 195 |

# INTRODUCTION

The Nefesh Hachaim¹ reveals to us the incredible depth of meaning contained within the prayers of the סדור. It is true that we have many commentaries and explanations written by the Rishonim through to the Airzal, who revealed to us an amzing depth of the prayers, and we are fortunate to understand something of what they have written. But all of their explanations are but a drop in the ocean compared to the true depth that the Men of the Great Assembly inserted into the prayers.² For, there were 120 of these Sages, all of them with deep understanding and several of them prophets³. No one man could ever have achieved their wondrous and awesome achievement, to include and embed in the format of a permanent and orderly single version of prayer, all the prophets of all the upper and lower worlds and all the contents of the Holy Chariot⁴ in such a way that every time one prays one causes new מקונים and effects changes in the order and forces of the universe⁵.

They had to take into account that from the time they made these prayers until the coming of Moshiach no prayer would ever be repeated in exactly the same way. Every person is different, every time of the day, every day of the year. Our moods are different, our needs and our spiritual level<sup>6</sup>. Therefore, any time we don't fully capture the potential of that moment through the prayers would be lost for ever<sup>7</sup>.

Knowing all of this, it was only possible for the Sages to make fixed prayers because of the high levels of prophecy and Ruach HaKosdesh which they merrted to

נפש החיים, שער ב ב' יג <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>נפש החיים, שם: כי גם מה שנתגלה לנו קצת כוונות התפל׳ מרבותינו הראשונים ז״ל קדישי עליונין. ועד אחרון הרב הקדוש איש אלקים נורא האריז״ל. אשר הפליא הגדיל לעשות כוונות נפלאים. אינם בערך אף כטפה מן הים כלל נגד פנימיות עומק כוונת אנשי כנה״ג מתקני נתפלה.

<sup>.</sup> שהיו ק״כ זקנים ומהם כמה נביאים וכל מבין יבין $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>דלא איתי אנש על יבשתא שיוכל לתקן תקון נפלא ונורא כזה. לכלול ולגנוז במטבע תפלה קבועה וסדורה בנוסח א׳. התקונים של כל העולמות עליונים ותחתונים. וסדרי פרקי המרכבה.

<sup>.</sup> מוחין חדשים אחרים. העולמות והכחות והמשכת מוחין חדשים אחרים. מוחין חדשים אחרים.  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>שמעת שתקנוה עד ביאת הגואל ב״ב לא היה ולא יהיה שום תפלה בפרטות דומה לחברתה שקודם לה ואחריה כלל. דלבושין דלביש בצפרא לא לביש ברמשא ודלביש ברמשא כו׳ כמ״ש בתקונים תכ״ב. וכן כל יום לחברו שלפניו ואחריו.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ולכן ארז"ל (חגיגה ט' ע"ב וברבה במדבר פ"ט) מעוות לא יוכל לתקון זה שביטל ק"ש כו' או תפלה כו'. וכמ"ש באורך בפע"ח פ"ז משער התפלה ע"ש.

have at that time<sup>1</sup>. It was literally a case of G-d placing in their mouths the specific words of the prayers with all the תקונים embedded within them.<sup>2</sup>

Having said all of this we understand clearly that no-one can truly get to the bottom of the meanings of prayer service nor which path of light each individual word hews before it<sup>3</sup>.

It is with this in mind that we have brought this selection. We based our choices on several criteria:

In general, preference was given to explanations given by the Talmud Bavli and the main Rishonim thereon.

We used a strong selection of the more popular and profound recent commentaries, such as Rav Schwab, the World of Prayer and Rav Hirsch.

We used a lot of commentaries which are not commentaries on the Siddur, but rather commentaries on Chumash or other.

We in general to balance clarity with depth.

We focused more on the overview of any particular prayer, rather than a line by line commentary.

והוא בלתי אפשר אם לא ע"י הנבואה העליונה ורוח קדשו ית' אשר הופיע עליהם הופעה עצומה בעת תקון נוסח מטבע התפלה והברכות.

<sup>.</sup> שם הוא ית״ש בפיהם אלו התיבות ספורות וגנוזות בתוכם כל התקונים $^{2}$ 

<sup>:</sup>לזאת מי הוא אשר עמד בסוד ה' על עומק כוונתו ית"ש. איזה דרך ישכון אורה של כל תיבה פרטית מהם:

# A- BIRKAS HASHACHAR

## Birkas HaTorah

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר קּדְּשָׁנוּ בְּמִצְוֹתָיו וְצְנָנוּ לְעֲסוֹק בְּדְבְרֵי תוֹרָה :וְהַעֲרֶב נָא יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ אֶת דְּבְרֵי תוֹרָתְך בְּפִינוּ וּבְפִּיוֹת עַמְּך בֵּית יִשְׁרָאֵל. וְנְהָיֶה אֲנַחְנוּ וְצֶאֱצָאֵינוּ. (וְצֶאֱצָאֵי צֶאֱצָאֵינוּ) וְצָאֱצָאֵי עַמְּך בֵּית יִשְׁרָאֵל. כָּלָנוּ יוֹדְעֵי שְׁמֶך וְלוֹמְדֵי תוֹרָתֶךְ לִשְׁמָהּ:בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה הַמְלַמֵּד תּוֹרָה בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. אֲשֶׁר בָּחַר בָּנוּ מִכָּל הָעַמִּים וְנָתֵן לָנוּ אֶת תּוֹרְתוֹ :בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה. נוֹתֵן הַתִּלִרה:

# Source & Structure

The first brochos we make are *Birkas HaTorah*. Unlike most brochos, these brochos are Torah mandated<sup>1</sup>. They are the only Torah mandated blessings that are said before doing a Mitzvah. (The only other Torah-mandated blessing, Birkas HaMazon, is said after we eat not before doing a Mitzvah), for the Torah is our link with eternity<sup>2</sup>. We say the Birkas HaTorah before we say the Birkas HaShachar which deal with our physical well being. This ensures that we understand the purpose for which all our faculties and possessions were created<sup>3</sup>.

Like other parts of the Tefillah, the brochos we have are a synthesis of various opinions in the Gemorrah<sup>4</sup>. The Rishonim are not sure whether *Birkas HaToah* count as two or three separate Brochos. To fulfill all opinions we say the second brocho,

<sup>1</sup>מסכת ברכות דף כא ע"א: אמר רב יהודה .... מנין לברכת התורה לפניה מן התורה שנאמר כי שם ה' אקרא הבו גדל לאלהינו

וז"ל המ"ב זס מז ס"ק א: ברכת התורה - עיין בשאגת ארי' סי' כ"ד דמסיק שברכת התורה הוא מן התורה ... אחר דהרבה ראשונים (הלא המה הרמב"ן והחינוך והרשב"א בפ' ג' שאכלו) סוברים דבה"ת הוא מן התורה

מסכת ברכות דף כא ע״א: מה לתורה שכן חיי עולם (ואע״ג שדברים אלה נאמרו כפירכא, מ״מ נ״ל שטעם  $^2$ אמיתי הוא).

<sup>8</sup>פני יהושע ברכות דף יא ע"ב: ועוד לפי שראו להקדים ברכת התורה קודם לכל ברכות השחר שהם ברכת הודאה מענין עולם הזה ועניני הגוף וכיון שעיקר בריאת האדם בכל העולם לא נברא אלא בשביל תורה כדכתיב אם לא בריתי יומם ולילה וגו' ואפילו ברכת שלא עשני גוי ועבד ואשה לא נתקנו אלא בשביל התורה ההמצות כדאיתא להדיא בטור לכן ראויה לומר ברכת התורה מיד בהשכמה קודם לכל הברכות, ואפשר שזה פירוש הגמרא בנדרים [פ"א ע"א] באמרם על שלא ברכו בתורה תחילה כמו שהארכתי בזה בדרוש ואפשר ג"כ שכך מפרשים מימרא דרב המנונא בסמוך שאמר על ברכת אשר בחר בנו שהיא מעולה שבברכות והיינו לפי שברכה זו היא ברכת הודאה על נתינת התורה מש"ה ראוי להקדימה לשארי ברכות התורה וכדפרישית, כן נראה לי אלא דמלשון רש"י בסמוך לא משמע כן:

<sup>4</sup>מסכת ברכות דף יא עמ' ב: מאי מברך אמר רב יהודה אמר שמואל אשר קדשנו במצותיו וצונו לעסוק בדברי תורה ורבי יוחנן מסיים בה הכי הערב נא ה' אלהינו את דברי תורתך בפינו ובפיפיות עמך בית ישראל ונהיה אנחנו וצאצאינו וצאצאי עמך בית ישראל כלנו יודעי שמך ועוסקי תורתך ברוך אתה ה' המלמד תורה לעמו ישראל ורב המנונא אמר אשר בחר בנו מכל העמים ונתן לנו את תורתו ברוך אתה ה' נותן התורה אמר רב המנונא זו היא מעולה שבברכות הלכך לימרינהו לכולהו: והערב נא, with a Vav, in order to continue the first<sup>1</sup>. We also say the end of the first blessing לעסוק בדברי תורה - quietly so that no one will interrupt the flow between the two blessings with an Amen. In this way we also fulfill the opinion that they are really one blessing.

The Pnei Yehoshua says that the first of these two blessings, אשר קדשנו ... לעסוק בדברי, is a Birkas HaMitzvah (for learning Torah) while the second, אשר בחר בנו, is a Birkas Hodayah (thanking G-d for giving us the Torah and, according to Rashi, praise of the Torah and Israel<sup>2</sup>). In Nirkas HasShachar, we thank G-d for all our physical gifts. Certainly we have to thank G-d for our eternal gift (that which will bring us to Chayeh Olamis), the Torah<sup>3</sup>.

The Gemorrah describes אשר בחר בנו as the finest of all the brochos which is possibly why we say specifically this blessing when we get called up to the Torah. (The fact that we say אשר בחר בנו on its own when we get called up to the Torah is why it begins with Baruch even though it is Samuch to the first Brocha<sup>4</sup>.)

**Comment:** Should this whole bracha be shown somewhere?

# **Meaning**

Birkas HaTorah reminds us of Maamad Har Sinai<sup>5</sup> (Tur). אשר בחר לנו refers to the choosing of us as a people at the covenant of Sinai<sup>6</sup>. ונתן לנו את תורתו is referring to the actual giving of the Torah. If G-d created the world for a purpose then He must

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>כתבו רבינו יונה והרשב״א ז״ל דמאן דגריס הערב בלא וי״ו הם בין הכל שלש ברכות. ולמאן דגריס והערב בוי״ו הם שתי ברכות

שו"ע אורח חיים סימן מז (ו) אומר והערב עם וי"ו: הגה וי"א בלא וי"ו וכן נהגו (רמב"ם פ"ז מהלכות תפלה ורשב"א בשם המאור ואבודרהם). אבל יותר טוב לומר בוי"ו:

משנה ברורה סימן מז (יא) וי"ו - דברכה אחת היא דאלו היתה ברכה בפ"ע היתה פותחת בברוך ואע"ג דסמוכה לחבירתה היא מ"מ כיון דברכות קצרות הן ה"ל לפתוח בברוך מידי דהוי אברכות הבדלה שפותחות בברוך אע"פ שהן סמוכות כיון שהן קצרות והי"א ס"ל דשאני ברכות הבדלה שאינן סמוכות שאם רצה אומר על כל אחד בפני עצמו על הנר ועל הבשמים:

מסכת ברכות דף יא ע"ב: וזו היא מעולה שבברכות. התורה רמ"י: לפי שיש בה הודאה למקום וקילוס לתורה ולישראל:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>פני יהושע על ברכות - דף יא ע"ב ולענ"ד נראה ... דברכת וצונו לעסוק בדברי תורה היינו כמו שאר ברכת המצות וצריך לומר וצונו משא"כ ברכת אשר בחר בנו לא דמי לברכת המצות אלא לברכת ההודאה שמברכין על ענייני עולם הזה שהוא חיי שעה וכ"ש שיש לברך בכל יום ברכת הודאה על קבלת התורה שהיא חיי עולם,

⁴שיטה מקובצת שם: אמר רב פפא הילכך נימרינהו לכולהו. ואשר בחר בנו אף על פי שהיא סמוכה לחברתה פותחת בברוך לעולם מתוך שהיא באה לפעמים בפני עצמה כשקורין בתורה בציבור

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>טור, או"ח מז אוצר התפילות הקדמה (דף 9): יורה שהתורה מו השמים

עיין בפחד יצחק, חנוכה, מאמר א, בשם הגר"א  $^6$ 

have a way of revealing this purpose to mankind. That way is revealed in the תורה through the Sinai experience and is therefore the foundation of our faith<sup>1</sup>.

Rabbeinu Yonah and the Rashba say that the first blessing goes on the Written Law, whereas the second blessing goes on the Oral Law. If there are 3 blessings they go on the Written Law, the Mishneh and the Gemorrah<sup>2</sup>. In fact, we say something from the Chumash, from the Mishneh and from the Gemorrah immediately afterwards so that the blessings are fulfilled<sup>3</sup>. Later, we repeat this cycle with the Psukim from the Korbanos, the Mishneh of איזהו מקומן, and the Beraaisa of רבי ישמעאל. These latter would be sufficient, but because we may get up before dawn and the Korbanos would not yet apply, we say the first grouping as well<sup>4</sup>.

# Tefila and Torah:

There is a connection between Torah and Tefilah which we will see repeatedly throughout the Siddur. Not only are the blessings for the Torah included here (and therefore the Torah pieces that come immediately afterwards, but many sections of the Torah are included in the prayer service. The Sages defined the difference between Torah and Tefillah as the difference between  $\Pi$  (Tefillah) and  $\Pi$  (Tefillah) and  $\Pi$  (Torah). The Gra, explained by the Mesech Chochma, sats that prayer is called הצלה, implying that it is effective at rescuing of one's bodilyor material needs or even one's immediate spiritual needs (being that it refects the needs of the hour), rather than effecting the soul in some permanent way. Torah, however, is called  $\Pi$ , for it effects the essence of our soul.

הרמב"ם בעצמו כתב באגרת תימן: "שהוא עמוד שהאמונה סובבת עליו והטענה המביאה לידי אמת <sup>1</sup>

<sup>^</sup>המאירי שם: ויש מפרשים שג' הברכות הוא צריך לברך על דרך שאנו מברכים כנגד מקרא משנה ומדרש והם אשר קדשנו וכו' לעסוק בדברי

חדושי הרשב״א שם: והרב בעל המאור ז״ל אמר שהן שלש ברכות כנגד מקרא ומשנה וברייתא חקוריו ררקר.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ברכת כוהנים (מקרא), אלו דברים שאין להם שעור (משנה), אלו דברים שאדם אוכל פירותיהם בעולם הזה (גמ׳)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>פני יהושע ברכות דף יא ע"ב: בא"ד והצרפתים נוהגים כו' עד סוף הדיבור. נראה לי דאע"ג דמסתמא אומרין פרשת התמיד ומשנת איזהו מקומן וברייתא דרבי ישמעאל כמ"ש התוס' פ"ק דקידושין (דף ל' ע"א) וכ"כ הטור או"ח (סימן מ') אלא לפי שאין אומרים עניני הקרבנות אלא ביום דוקא ולפעמים שאדם משכים קודם עלות השחר שאין לומר קרבנות מש"ה נהגו לקרות פסוקים של ברכת כהנים ומשנת אלו דברים כו' סמוך לברכת התורה ממש (ע"ש עוד צירוץ)

סכת שבת דף י5

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>משך חכמה על דברים פרק יג פסוק ו: המוציא אתכם מארץ מצרים והפדך וכו' - עיין ביאור הגר"א באדרת אליהו ... כי תפלה הוא בגדר פדיון, ותורה בגדר הצלה,... לכן תפלה בגדר חיי שעה (שבת י'), ... שאינו חל על עצם הנפש,... אבל תורה שהיא חיי עולם ודבוקה אל הנפש בעצמו,

ְּהַעֵּרֶב נָא יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ אֶת דְּבְרֵי תוֹרֶתְךְ בְּפִינוּ וּבְפִּיוֹת עַמְּךָ בֵּית יִשְׁרָאֵל. וְנִהְיֶה אֲנַחְנוּ נְצְאֱצָאֵינוּ. (וְצֶאֱצְאֵי צֶאֶצְאֵינוּ) וְצָאֶצָאִי עַמְּךָ בֵּית יִשְׁרָאֵל. כָּלְנוּ יוֹדְעֵי שְׁמֶךָ וְלוֹמְדֵי תוֹרָתֶךָ לְשְׁמָהּ: בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוְה הַמְלַמֵּד תּוֹרָה לְעֵמוֹ יִשְׁרָאֵל

# Birkas HaTorah & Children:

Birkas HaTorah includes the words וצאצאינו רצאצאינו – our children and our grandchildren. For, someone who will see three generations of Talmidei Chachamim will merit an unbroken chain of Torah knowledge in his descendents. (The Mishneh Brurah says, however, that this is already accounted for in the word נאצאינו).)

The Mishneh Brurah stresses that it is not enough to teach one's children Torah and/or send them to Torah schools; one must also doven for his children that they will always have Torah on their lips and be righteous with good character. One can have special intention for this when saying the word אהבה in this section, during אהבה, and when saying ובא לציון (by the words למען לא ניגע לריק ולא נלד לבהלה).<sup>2</sup>

יְבֶרֶכְך יְהֹוָה וְיִשְׁמְרֶך: יָאֵר יְהֹוָה פָּנִיו אֵלֶיך וִיחֻנֶּך: יִשָּׁא יְהֹוָה פָּנִיו אֵלֶיך וְיחֻנֶּר: יִשָּׁא יְהֹוָה פָּנִיו אֵלֶיל וְיחֻנֶּך: יִשְׁא יְהֹוָה פָּנִיו אֵלֶיל וְיִחְנֶּך: יִשְׁא יְהֹוָה חָפָּרִים וְתָּלְמִּוּד תְּוֹלְהי: אֵלוּ דְבָרִים שֶׁאֶדָם אוֹכֵל פֵּרוֹתֵיהֶם בְּעוֹלֶם הָזֶּה וְהָקֶּעוֹן וּגְמִילוּת הָבָּא. וְאֵלוּ הָן. כִּבּוּד אָב וָאֵם. וּגְמִילוּת תְּפִרִים. וְהַשְּׁבָּמִת בֵּית הַמִּדְרָשׁ. שַׁחֲרִית וְעַרְבִית. וְהַבְּנָסִת אוֹרְחִים. וּבְקּוּר חוֹלִים. וְהַבְנָסִת כַּלְּה. וּלְוָיֵת הַמֵּת. וְעִיּוּן תִּפִלָּה. וָהַבָּאֵת שָׁלוֹם בֵּין אִיָּם לְחַבֵּרוֹ וּבִין אִישׁ לְאִשָּתוֹ. וָתַלְמוּד תּוֹרָה בָּנֵגֶץ כַּלְּסֵיֹּ:

Having said blessings over the Mitzvah of learning Torah, we now immediately fulfill the Mitzvah with three sections, one from the Written Torah, one from the Mishneh and one from the Gemorrah.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>משנה ברורה סימן מז (ט) והערב נא - ויש מדקדקין להוסיף וצאצאי צאצאינו כי כל מי שהוא ת"ח ובנו ובן בנו ת"ח שוב אין התורה פוסקת מזרעו שנאמר לא ימושו מפיך וגו' וא"צ לכך כי בכלל וצאצאינו הוא ג"כ בני בנים [מ"א]:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>משנה ברורה סימן מז (י) ואשר בחר - ותמיד תהיה תפלת האב והאם שגורה בפיהם להתפלל על בניהם שיהיו לומדי תורה וצדיקים ובעלי מדות טובות ויכוין מאוד בברכת אהבה רבה ובברכת התורה בשעה שאומרים ונהיה אנחנו וצאצאינו וכן כשאומר בובא לציון למען לא ניגע לריק ולא נלד לבהלה:

ו כד-כו $^3$ 

משנה פאה א א<sup>4</sup>

מס' שבת קכז ע"א  $^{5}$ 

# Asher Yatzar - Elokai Neshama

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר יָצֵר אֶת הָאָדָם בְּחָכְמָה וּבָרָא בוֹ וְקַבִים וְקַבִים חֲלוּלִים חֲלוּלִים. נְּלוּי וְיָדוּעַ לִפְנֵי כְפֵּא כְבוֹדֶךָ שֶׁאָם יִפְּתֵח אֶחֶד מֵהֶם אוֹ יִפְּתֵם אֶחָד מֵהֶם אִי אָפְשַׁר לְהִתְקֵיֵם וְלַעֲמוֹד לְפָנֵיךָ אֲפִילוּ שְׁעָה אֶחָת: בָּרוּךָ אַתָּה יְהֹוָה רוֹפֵא כָל בָשָׁר וּמַפְּלִיא לָעֲשׁוֹת:

#### ומפליא לעשות:

The blessing of אשר יצר should really end with the words בורא כל בשר. The words מפליא לעשות are really a link between אשר יצר, the blessing on our physical body, and אלוקי נשמה, the blessing on our spiritual selves – our souls. The fact that these two are joined into one integrated whole so that we relate to ourselves not as two things but as one 'me' is a אָלא, a mystery performed by G-d which we cannot explain¹. (Ramoh, Groh, Pachad Yitzchak)

אֱלֹהַי. וְשְׁמָה שָׁנָתַתָּ בִּי טְהוֹרָה הִיא. אַתָּה בְרָאתָה. אַתָּה יָצְרָתָה. אַתָּה וְפַחְתָּה בִּי. וְאַתָּה מְשְׁמִּרָה בְּקְרְבִּי. וְאַתָּה עָתִיד לִפְלָה מִמֶּנִי. וּלְהַחֲזִירָה בִּי לֶעָתִיד לְבוֹא. כָּל זְמִן שֶׁהַנְּשְׁמָה בְּקְרְבִּי מוֹדֶה אֲנִי לְפָנֶיךְ יְהֹוָה אֱלֹהֵי וֵאלֹהֵי אַבוֹתִי. רָבּוֹן כַּל הַמָּעֲשִׁים אֲדוֹן כַּל הַנְּשְׁמוֹת: בַּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה הַמַּחֲזִיר נְשִׁמוֹת לְפָּגְרִים מְתִים:

#### אלוקי נשמה:

We say אלוקי נשמה upon awakening.<sup>2</sup> At night, the higher parts of our souls go up to Shamayim and are returned to us each morning; a daily mini-enactment of Techiyas HaMeisim<sup>3</sup>.

Sleep is not just a physical rejuvenation – it is also a spiritual rejuvenation. A person can have a spiritually negative day (נפילת המוחץ), go to sleep and wake up spiritually refreshed. When one sleeps, he relinquishes control of his conscious thoughts as well as his soul (הסתלקות המוחץ) which allows the soul to refresh itself for the next day<sup>4</sup>.

רמ"א או"ח סוף ס"א: שמפליא לעשות במה ששומר רוח האשם בקרבו וקושרו דבר רוחני בדבר גשמי ובאבני אליהו המובא בסידור הגר"א: ומפליא לעשות – שיש פליאה באדם שהרי הנשמה אינה צריכה לאכול אלא הגוף אעפ"כ אם לא היה אוכל ד' או ה' ימים היתה נשמתו יוצאת ממנו הרי זה פליאה גדולה וכי מאי איכפת לנשמה שהגוף אינו אוכל אלא הקב"ה זיוגם יחד שתרגיש הנשמה בצרכי הגוף.

שנתו יאמר אלוקי נשמה: כשיעור משנתו יאמר אלוקי נשמה  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>אוצר התפילות הקדמה (דף 9): בברכת המחזיר נשמות יורה השארת הנפש ותחיית המתים.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ספר צדקת הצדיק - אות רלח: רלח) השינה גם היא טובה לחזור ולהתעורר אחר נפילת המוחין בבלבול מחשבות זרות והעדר מחשבות דקדושה ודברי תורה. בעת השינה הוא הסתלקות המוחין ואחר כך חוזר נשמה חדשה כמו שאמרו ז״ל (שוחר טוב תהלים ריש מזמור כ״ה) ויוכל להתחזק מחדש להעמיד מחשבתו כרצון השם יתברך ונשכח כל מה שהיה ביום אתמול. ועל זה הוא הבקשה דברכות (ט״ז ע״ב) ונשכים ונמצא ייחול וכו״<sup>4</sup> שפעמים מיד בהשכמה הוא מוצא עצמו בריה חדשה כמו שאמרו הקדמונים דבכל יום נעשה בריה חדשה שעל זה תיקנו נטילת ידים שחרית וברכת אלהי נשמה כמובא בבית יוסף. והוא כמו שאומרים המחדש בכל יום תמיד מעשה בראשית וגם האדם מכלל מעשה בראשית והיינו בקומו משנתו יוכל להיות מתחדש לטוב:

## Birkas HaShachar

There are 18 blessings from המעביר שנה to המעביר שנה (including Birkas HaTorah). G-d's Name is therefore mentioned 18 times here, and this number is repeated in the שירת הים, in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the בא לציון, in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the ובא לציון, in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the ובא לציון, in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the leen the service of the service of the fullest times makes up His Great Name of 72 letters. This name in turn reflect "the fullest unfolding of His wonderworking might". Since each section of prayer reflects a spiritual level, G-d's Great Name must not be absent from any one of these levels<sup>2</sup>.

```
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. אֲשֶׁר נָתּן לֶשֶׁכְּוִי בִּינָה ֻּלְהַבְחִין בֵּין יוֹם וּבֵין לְיְלָה:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁלֹא עָשָנִי גּוֹי (לנקבה גּוֹיָה):
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁלֹא עָשָנִי גּוֹי (לנקבה גּוֹיָה):
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁלָשׁנִי אָשָׁה:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁעָשָׁנִי אָשָׁה:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מִלְּבִישׁ עֲרָמִים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מִלְּבִישׁ עֲרָמִים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הְעוֹלָם. מִלְּבִישׁ עֲרָמִים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. זְלְפָר בְּפִנִים עְּרָפִים":
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. זוֹלֶף בְּפִּפִּים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. זוֹלֶף בְּפִּפִּים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. זוֹלֶף בְּפִּפִּים:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶלְ הָעוֹלָם. זּשְׁנָשְׁר יְבְּלָבי:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶלְ הָעוֹלָם. מִשְׁנָשְׁר יְבְּלְבִיי:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶלְ הָעוֹלְם. מִעְּיִם רְשִׁרָא בְּנְבִּיי:
בְּרוּרְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶלְ הָעוֹלְם. מִעִּנִי הְעָבְיְבְּיִבּי: וְתְנִיבְּי בְּרִבְּאַתָּה יְהֹנָה אֱלְהֵינוּ מֶלֶלְ הָעוֹלְם. הַמַעֲבִיר שְׁנָב בְּרְנוּ בְּתוֹנְתָּן רְיִבְּתְּלֵיךְ יְהֹוֹה אֵלְהִינוּ מָלֶלְ הָעוֹלְם. הַמַעֲבִיר שֵׁנְה בְּתוֹנְתָלָ, וְדְבִּקְנִה וְשִׁלְּ בְּתוֹלְנִין בְּיוֹלָם בְּתִבְירָ הְוֹעִילְ בְּתוֹלְ בְּתִלְיִה וְנִוּ בְּיִלְנִי בְּשִׁלְיִם בְּתִבּי הְנִיוֹ בְּיוֹלְם בְּרָוּ הְעִלְּים וְּעִבְרָה וּנִוּלְ לִידְיִי בְּיוֹלְם בְּתְוֹרְיתָן בְּבְלְנִה וְעִוֹן. וְלִא לִידִי נְשָׁלִם לִּילְי בְּוֹלְם בְּוֹים בְּיִבְים בְּיִבְים וְּעִבְרָה בִּיוֹלְ בְּעוֹלְם בְּיוֹל בִיתְים בְּיוֹם בְּיוֹב בְיֹב וְיִלְים בְּיוֹלְם בְּנִבְינִם בְּיִבְּיוֹ בְּיוֹלְם בְּעְבִיוֹ בְּיִבְיּים בְּיִבְיוֹ בְּיוֹלְים בְּיוֹנוֹ מְלְבִילְם בְּיוֹ בְּיתְילְם בְּיוֹי בְּיִילְבִים בְּיוֹבְיוֹי בְּיוֹבוֹי בְּיוֹים בְּיוֹים בְּיִבְּיוּ
```

**Comment:** Nothing mentioned about these Brachas

Based on the Gemorrah, the Shulchan Aruch states that when one hears the voice of the cock crowing, he should bless, *He who gives the cock Binah*; when he gets dressed, he blesses *He who clothes the naked*; when he places his hands on his eyes, he blesses, *He who gives sight to the blind*; when he sits up, he blesses *He who frees those who are bound*; when he stands up he blesses *He who raises up those who are bent over*<sup>10</sup>: ....

<sup>3</sup>ע"פ איוב ל"ח: ל"ו 1 ההלים קמ"ו: ח' 1 ההלים קמ"ו: ג' 1 ההלים קמ"ו: ח' 1 ע"פ תהלים קל"ו: ו' 2 ע"פ תהלים ל"ז: כ"ג' 1 שיעה מ': כ"ט

<sup>10</sup>שו"ע או"ח ס' מו ס"א: כשישמע קול תרנגול יברך הנותן לשכוי בינה, כשלובש יברך מלביש ערומים, כשיניח ידיו על עיניו יברך פוקח עורים, כשישב יברך מתיר אסורים, כשזוקף יברך זוקף כפופים, כשיניח רגליו בארץ יברך רוקע הארץ על המים, כשנועל מנעליו יברך שעשה לי כל צרכי, כשהולך יברך המכין מצעדי גבר,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>The World of <u>Prayer</u>, pgs. 30-31

However, today we wait until we get to Shul to say these blessings. This is both to ensure that we have washed our hands (*netilas yadayim*) as well as to allow those who don't know how to say these blessings to hear them from other<sup>1</sup>.

בַרוּך אַתַּה יָהוָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. שֶׁלֹא עַשֶּנִי גּוֹי (לנקבה גּוֹיַה):

Menachos (מג): A person is obligated to say three blessings every day i.e.

שלא עשני גוי שלא עשני עבד שלא עשני אשה

The Gemorrah tells of an additional blessing:

שלא עשני בור

but rejects this as a requirement<sup>2</sup>.

And the Mahri Mintz wrote that the reason that [the Sages] instituted to say these three blessing in the negative rather than wording them 'Blessed is He who made me a Jew', 'Blessed is He who made me a free man', 'Blessed is He who made me a man' is because Chazal concluded that it would have been better had man not been created at all. And the meaning of man here is referring to his intelligent soul (נפש המשכלת) (for which man is called Adam and by which he is distinguished from other living beings), that it would have been better for this intelligent soul to have remained in its original, purely spiritual, state than to have been brought down into the body of man. For G-d's purpose in bringing the soul down from its holy source and placing in in the body of man was to add yet more Shleimus to this soul, [which it can achieve through] this world, the world of action. [It can do so] by choosing good and walking in the ways of Hakadosh Boruch Hu, observing His mitzvos, chukos and 'toros'. But since man's natural inclination is to pursue his 'taavos' and to do evil, it would therefore have been better if the soul would have remained in its purely spiritual state. Therefore, we cannot justify saying these blessings in the positive form, for it is clear that it would have been better if man had not been created, neither male nor female, neither Jew nor non-Jew, neither free-man nor slave. However, since in

כשחוגר חגורו יברך אוזר ישראל בגבורה ... כשמשים כובע או מצנפת בראשו יברך עוטר ישראל בתפארה, כשיטול ידיו יברך על נטילת ידים, שירחץ פניו יברך המעביר שינה מעיני וכו׳

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>שו״ע שם (ב) עכשיו מפני שאין הידים נקיות וגם מפני עמי ארצות שאינם יודעים אותם נהגו לסדרם בבהכ״נ ועוניו אמו אחריהם ויוצאים ידי חובתו:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מנחות מג :תניא היה ר״מ אומר חייב אדם לברך שלש ברכות בכל יום אלו הן שעשאני ישראל (והגירסא הנכונה - שלא עשאני גוי) שלא עשאני אשה שלא עשאני גוי רב אחא בר יעקב שמעיה לבריה דהוה קא מברך שלא עשאני בור אמר ליה כולי האי

the end G-d's Wisdom did decree the creation of man, it behooves us to praise and thank His Great Name that he did not make us a slave, non-Jew or woman<sup>1</sup>.

## שלא עשני גוי.

Being Jewish is a responsibility, yet we view this as a privelage. There are many more demands made of us because we are Jewish, but we see these as opportunities not as burdens.

בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֵלֶךְ הָעוֹלָם. שֵׁלֹא עָשַׂנִי עָבֶד (לנקבה שְׁפְּחָה):

#### <u>שלא עשני עבד.</u>

We thank G-d for redeeming us from slavery in Egypt and from the back-breaking labor of building with bricks and mortar. As the Rambam writes: *In every generation a person is obligated to see himself as if he has just been redeemed from the Egyptian slavery*<sup>2</sup>. The Sefer HaChareidim adds that since we see that we have an obligation to thank G-d for the kindness He did to our fathers in Egypt, surely we have to thank G-d for all the kindness that He does for us from the time that He formed us in the womb<sup>3</sup>.

<sup>1</sup>וכתב מהר"י מינץ הא דתקנו לומר שלש ברכות אלו בדרך שלילה. ולא תקנו ברוך שעשני יהודי ברוך שעשני ברוך שעשני ברוך שעשני ברוך שעשני איש. הוא משום שאחז"ל נמנו וגמרו שטוב לאדם שלא נברא משנברא. ור"ל כי יותר טוב לאדם היינו לנפש המשכלת שלו (אשר בעבורה נקרא אדם ובההוא נבדל משאר בעלי חי) להשאר במציאותה הרוחני כבראשונה משנברא בגוף. משום שזה שלקחה הקב"ה ממקור הקדושה והכניסה בגוף האדם. הוא כדי שתוסיף שלימות על שלימותה בעולם הזה עולם המעשה. כשתבחר בטוב ותלך בדרכי הקב"ה לשמור מצותיו חקותיו ותורותיו. אבל כיון שנוטה האדם אחר כל התאוות ועושה רע א"כ טוב היה לו שהיה נשאר הנפש במציאתו הרוחני. ולכן לא יצדק לברך ברכות אלו בדרך חיוב. כי ודאי נוח לו לאדם שלא נברא לא איש ולא אשה לא יהודי ולא גוי לא בן חורין ולא עבד. האמנם מאחר שכך גזרה חכמתו לברוא את האדם. עלינו לשבח ולברך לשמו הגדול שלא עשני גוי, עבד, אשה:

ועיין בשבות יעקב שיטה אחרת

<sup>2</sup>ספר עולת תמיד: יש לכוון על כך שמודה להשי״ת על מה שפדאו מבית עבדים במצרים והצילו מעבוד עבודת פרך בחומר ולבנים. וכפי שכ ב הרמב״ם (הל׳ חמץ ומצה פ״ז ו): בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא בעצמו יצא עתה משעבוד מצרים שנאמר ואותנו הוציא משם. ועל דבר זה צוה הקב״ה בתורה וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים ויפדך ד׳ אלוקיך משם

וכן אצל מעשה הבכורים כתיב דברים כו ג: ובאת אל הכהן אשר יהיה בימים ההם ואמרת אליו הגדתי היום ליהוה אלהיך כי באתי אל הארץ אשר נשבע יהוה לאבתינו לתת לנו:

רש"י: ואמרת אליו - שאינך כפוי טובה: שם (ה) וענית ואמרת לפני יהוה אלהיך ארמי אבד אבי וירד מצרימה ויגר שם במתי מעט ויהי שם לגוי

> גדול עצום ורב: ביש"ו: מזכור חחד המהוח ווו'

רש"י: מזכיר חסד המקום וגו'

<sup>3</sup>עולת תמיד שם; וכתב הספר החרדים על הפסוק וזכרת את כל הדרך אשר הוליכך ד' אלוקיך זה ארבעים שנה במדבר(דברים ח ב) כי יש ללמוד מזה ק"ו: אם נצטוינו לזכור לדורות החסדים שעשה אם אבותינו, כל שכן שכל אחד מישראל חייב לזכור החסדים שעושה עמנו תמיד לכלל ישראל שמציל אותנו משיני אריות העומדים תמיד עלינו לכלתינו ... וכן חייב כל אחד מישראל לזכור החסדים שגמלו השי"ת מעת שיצרו בבטן אמו, ואז יכנע לפני השי"ת וישוב בתשובה שלימה

Page 14 of 196

#### ברוך אתה יהוה אלהינו מלך העולם. שלא עשני אשה:

Men say this blessing because they are obligated in the מצוות עשה שהזמן גרמה (and Talmud Torah), from which women are exempt. They therefore thank G-d for the privelage of extra commandments. (Of the sixty mitzvos which apply to men today, women are exempt from 14 positive מייע  $^1$ . Of these, only half (seven) are מייע מייע. Women are also exempt from three negative  $Mitzvos^3$ .)

# בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁעָשַׁנִי כִּרְצוֹנוֹ:

Women, who omit שלא עשני generally say the ברכה of שעשני כרצונו. Several explanations are brought for this:

1) Tur: It is as if she is confirming the righteousness of the [seeming] bad befalls her<sup>5</sup>.

Women have as much Kedusha in this world as men do and that they get as much reward in the World to Come. There is, in fact, no Difference in ultimate purpose and fulfillment in world as relates to Men and Women

What counts in Yiddishkeit is getting closer to the Almighty; nothing else matters. G-d wants the maximum closeness possible between Himself and any human being. Hence, women get as much reward for their way of serving G-d as men do for theirs, i.e. each has equal opportunity to get close to G-d through their role<sup>6</sup>. Moreover, women have no less *Kedusha* in this world than men do. As Rav Moshe Feinstein points out, women are generally commanded in all the Mitzvos [and require

רמב"ם ספר המצוות סוף מ"ע $^{1}$ 

הנה התבאר לך כי מאלו הששים מצות הכרחיות יש בהן ששה וארבעים מצות שהנשים חייבות בהן ג״כ, וי״ד שאין הנשים חייבות בהן.

ובתשובות הגאונים ס' ק"כ בשם רב סעדיה גאון דיש שלשים מצוות שהאנשים חייבים בהם והנשים) פטורות והרב ירוחם פישל פרלו על סה"מ לרס"ג עשה יד-טו דף קיט והלאה מאריך בביאורו)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In fact, there are just as many (seven) other מ"ע שהזמן גרמא which women are obligated to do (one of which is disputed). However, the פטור is one of a general פטור from all גרמא, with all the exceptions requiring a specific מצוות עשה שהזמן גרמא to include women.

רמב"ם פי"ב מהל' עכו"ם הל' ג: <sup>3</sup>

כל מצות לא תעשה שבתורה אחד אנשים ואחד נשים חייבים חוץ מבל תשחית ובל תקיף ובל יטמא כהן למתים. וכל מצות עשה שהיא מזמן לזמן ואינה תדירה נשים פטורות חוץ מקידוש היום ואכילת מצה בלילי הפסח ואכילת הפסח ושחיטתו והקהל ושמחה שהנשים חייבות: (ע"פ מס' קידושין פ"א מש' ז)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Below we will bring the different opinions on whether a women should say this blessing, and, if so, whether she should say it with Shem and Malchus.

טור (או"ח סמ"ו) אבודרהם (סדר שחרית של חול): כמי שמצדיק את הדין על הרעה הבאה עליה  $^{5}$ 

ילקוט שמעוני שופטים ילקוט ד: $^6$ 

ודבורה אשה נביאה מה טיבה של דבורה שנתנבאת על ישראל ושפטה אותם והלא פינחס בן אלעזר עומד מעיד אני עלי את השמים ואת הארץ בין גוי בין ישראל בין איש בין אשה בין עבד בין שפחה הכל לפי מעשיו של אדם רוח הקדש שורה עליו.

a specific exemption in this case]. For the commandment to keep the Mitzvos arises only as a result of the holiness of the Jewish people, and all the verses having to do with this holiness were said to the women as well. This is true also of the beginning of the acceptance of the Torah, i.e. והייתם לי סגולה ואתם תהיו לגוי קדוש For these words were said to Bais Yaakov who are the women and to Bnei Yisroel who are the men. [And similarly, all other references to Kedusha applied equally to the women as they did to the men] such as יווהייתם קדשים (והייתם קדשים תהיו Parshas Mishpatim, והייתם קדשים תהיו Parshas Kedoshim¹. ...

For wherever the idea of Kedusha is mentioned with reference to the Jewish people, it was said to women as well, and therefore they also make the blessing אשר אשר , even in when they are performing Mitzvos from which they are exempt. [Therefore, their exemption from time-based Mtizvos] is a Kula for whatever reason HaSh-m had for wanting to be maikel on women, but not because of any deficiency, chas veShalom.

And, included in the obligations between spouses is the obligation for a husband to honor his wife and for a wife to honor her husband without any differentiation. Moreover, many women were prophetesses, and all the laws of prophecy which applied to a man applied to them. In fact, in many places in Tanach and in Chazal, women are praised even more than men are. And there is no hint of any denigration to their honored status, and certainly we cannot look to their exemption from Talmud Torah and from Mitzvos any reason to think to the contrary.

ועיין ביתר אריכות בדברות משה גיטין הערה סה

ובספר חיים טובים של הר' חיים ברבי בצלאל (אחי המהר"ל):

דרך העולם שאם נולד בן זכר שהכל שמחים כנגדו, ואומרים שבן **זכר** בגימטריה **ברכה**. אבל **נקבה** בגימטריה **בקללה**, ולכך הכל עצבים כנגד לידת הנקבה. ולכאורה נראה שהמאמר שאמרו רבותינו זכרונם לברכה (בבא בתרא טז, ב) אשרי מי שבניו זכרים, אוי למי שבניו נקבות מסכים לזה. **אבל חלילה להתרעם על מעשה השם יתברך ועל יצוריו**. ואיך יאמרו רבותינו זכרונם לברכה אוי על מי שבניו נקיבות, ולך אל האמן **מעשה השם יתברך ועל יצוריו**. ואיך יאמרו רבותינו זכרונם לברכה אוי על מי שבניו נקיבות, ולך אל האמן אשר יצרה! ולכך נראה כי בניו האמור במקום זה, רוצה לומר **זרע**, כמו (דברים כה, ה) **ובן אין לו**, שרוצה לומר **זרע**, שהרי אף הבת פוטרת מחליצה, וכולל זכרים ונקיבות. ושניהם אם הם עושים כמעשה הזכרים המחויבים במצות, אשרי לו לאב, שאפילו הנקיבות חשובות לו כזכרים, כענין שנאמר (דברים לג, כד): "ברוך מבנים לאשר", שבנותיו היו בכלל ברכה יותר משאר הבנים (בראשית רבה עא, י). וכן בפרק מי שמת (בבא בתרא קמא, א) אמרינן דבנתה דרב חסדא הוו עדיפי לה מבניו, לפי שחתניו היו גדולי הדור—רבא, ורמי בר חמא, ומר עוקבא. אבל מי שבניו הזכרים עושים כמעשה הנקיבות, ודאי אוי ואוי לפי שהם תוגה לאב, ויותר היה בוחר בנקיבות.

אגרות משה אורח חיים ח"ד סי' מט:לענין קדושה שוות (הנשים) לאנשים ...צריך לדעת כי אין זה בשביל שנשים פחותות במדרגת הקדושה מאנשים דלענין הקדושה שוות לאנשים לענין שייכות החיוב במצות שרק מצד הקדושה דאיכא בישראל הוא ציווי המצות וגם לנשים נאמרו כל הקראי דקדושה בין תחלת תנאי קבלת התורה והייתם לי סגולה ואתם תהיו לגוי קדוש שנאמר לבית יעקב אלו הנשים ותגיד לבני ישראל אלו האנשים, ובין ואנשי קדש תהיון לי שבמשפטים והייתם קדשים דשמיני וקדשים תהיו והייתם קדשים שבפ' קדשים וכי עם קדוש אתה לה' שבפ' ראה ובכל מקום שנמצא ענין קדושה דישראל נאמר גם לנשים, ולכן גם הנשים מרכות בלשון אשר קדשנו במצותיו כמו האנשים אף על המצות שלא חייבתן תורה, ורק שהוא קולא מאיזה טעמי הש"ת שרצה להקל לנשים כדלעיל ולא מצד גריעותא ח"ו, ובה חיובים בין איש לאשתו איתא חיוב הכבוד על האיש לאשתו ועל האשה לבעלה בלא שום חלוק, והרבה מהנשים שהיו נביאות ויש להן כל דיני נביא שבאנשים, ובהרבה דברים נשתבחו בין בקראי בין בדברי ח"ל עוד יותר מלאנשים, וליכא שום זלזול בכבודן ובכל דבר בזה שנפטרו מלמוד התורה וממצות שהזמ"ג וליכא כלל שום סבה להתרעם כלל....

2) The Yeshuos Yaakov: In the Bamidbar Raba, it is stated that [when the words Naaseh Adam (i.e. G-d says in the plural, "Let us make man.") appear in the Chumash,] it means that G-d consulted with the Angels concerning the creation of man as is explained there, since, when a man sins Chas VeShalom, he also creates a blenish in the world of the Angels. Therefore, they have to agree to his creation. And even though no-one can stand in the way of whatever G-d desires, nevertheless it is the way of the humble for the Gadol to consult with the Katan whenever it is relevant to the latter.

However, the creation of the woman was done by G-d's Will alone, for she is a part of man, and just as He would not consult on the head [of man] separately and on the rest of his limbs separately, so too the women is a part of man. And since she completes man, she is created by the Will of G-d without consulation with the Angels. And this is why she blesses ShaAsani Kirtzono, i.e. according to the Ratzon of HaKadosh Boruch Hu alone, without consultation with the Angels.

- 3) Maggid Taalumos: It says in Brachos (NO), "Rav Ami says, There is a seeming contradiction in the pesukim. On the one hand it says, 'Male and female He created them' [in the plural]. Yet another verse states, 'He created man in the Image of G-d' [in the singular]. How can this be? For in the beginning He thought to create two but in the end He only created one." Therefore, when HaSh-m took the side [of man] and created the female, His Thoughts, which is the same as His Will, were completed. Therefore, a woman blesses ShaSani KiRzono<sup>2</sup>.
- 4) Rabbi S.R. Hirsch: The woman, since she needs neither the Mitzva of Talmud Torah nor time-based Mitzvos because she is more in natural harmony (מוכנת יותר) with Olam Haba and because she has a natural passion for spirituality thanks HaKadosh Baruch Hu for this blessing that He has made her according to His Will and He has provided her with the goal of being intimately involved with the education of her children and the concern for the Kedusha of the home<sup>3</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$ ישועות יעקב (סמ"ו סק"ה):

מבואר במ"ר נעשה אדם שהקב"ה נמלך במלאכים על בריאת האדם והיינו כמבאור שם, לפי שאם האדם חוטא ח"ו פוגם גם בעולם המלאכים, ע"כ צריך שיסכימו על עשייתו, ואף שאם הקב"ה חפץ מי יאמר לו מה תפעל, אמנם מדרך ענוה כשהדבר נוגע לקטן נמלך הגדול בו.

ואמנם דבריאת האשה עשה הקב״ה ברצונו לבד כי היא חלק מן האדם, וכמו שלא ימלוך על הראש ביחוד ועל שאר אברים ביחוד, כן האשה חלק מן האיש כו׳. וכיון שהיא משלמת את האדם, לכך נבראת ברצונו של הקב״ה בלי המלכת המלאכים, וזהו שמברכת שעשני כרצונו דהיינו כרצון הקב״ה לבד בלי המלכת המלאכים (בספר טעמי המנהגים לו)

מגיד תעלומה (בספר טעמי המנהגים סל"ה): 2

איתא בברכות דף סא א"ר אבהו רמי כ' זכר ונקבה בראם וכ' כי בצלם אלקים עשה את האדם הא כיצד כי בתחלה עלה במחשבה לברא ב ולבסוף לא ברא אלא אחד ע"כ וא"כ כשלקח הש"י את הצלע וברא ממנה נקבה הנה נשלמה המחשבה שהוא הרצון ולכך מברכת שעשני כרצונו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> רש"ר הירש (סידור; ויקרא כג מג, קטע האחרון; כלשון ההליכות בת ישראל פ"ב סקי"ג. האשה מכיון שאינה זקוקה למצות ת"ת ולכל מ"ע שהז"ג בהיות נפשה מוכנת יותר לחיי העולם הבא ובהיות בעלת התלהבות קודש טבעית - מודה היא להקב"ה בברכה זו שעשאה כרצונו והטיל עליה ייעדיה הקשורים לחינוך בניה ובדאגה לקדושת ביתה וכו'

5) [She blesses because] there is also a Maala in the creation of the women for the sake of the existence of the worlds. However the Maala (מעלה) of the man is greater. But she is nevertheless required to bless on her Maala.

Of these five different approaches, two of them show that women receive a "consolation prize' (though not at the level of man, she is still thankful – Although the negative formulation of the three שלא עשני is because of a side issue².) and three of them showing that this blessing reflects a certain advantage which a woman has (she was created only by G-d, she represents the completion of G-d's original creative will, she is more naturally spiritual).

However, a deeper look shows that no consolation prize was given to women. For, it was not the Sages who gave her such a blessing – women themselves created this blessing, putting this explanation in a totally different light. It is true that the brocha for man is definitely because of a certain Zechus, i.e. that he has more mitzvos than woman<sup>3</sup>. However, the context of the brocha in Birkas Hashachar (and not in the Shmoneh Esreh or even in Psukei Dezimrah) makes it clear that this Zechus was never intended to reflect a judgement about the overall status of man in relation to woman.

The lists of morning blessings also include blessings giving thanks that we aren't blind, lame or paralyzed. Clearly, disabled people or not spiritually inferior. G-d does not look down on them. As one of the mussar teachers say: Since everything we possess is only charity from Above, those people who lack things are entitled to boast that they take less charity than the rest of us! So, then, why the blessing? Because we give thanks to G-d for the benefits that we receive in this world regardless of their effect on our standing in the World to Come. Some Torah sources say that is better to be poor than rich, but the rich are still required to thank G-d for

Similarly, Rav Elie Munk: The World of Prayer pg. 28-29

:(סק״ד)) ט״ז (סק״ד):

שׁישׁ מעלה ג״כ בבריאת האשה לצרך קיום העולם, אלא שהמעלה של האנשים גדולה יותר, אבל היא חייבת לברך עכ״פ על המעלה שלה

<sup>2</sup>ענף יוסף (כפי הב״ח, הט״ז, ועוד) וכתב מהר״י מינץ הא דתקנו לומר שלש ברכות אלו בדרך שלילה. ולא תקנו ברוך שעשני יהודי ברוך שעשני בן חורין. ברוך שעשני איש. הוא משום שאחז״ל נמנו וגמרו שטוב לאדם שלא נברא משנברא. ור״ל כי יותר טוב לאדם היינו לנפש המשכלת שלו (אשר בעבורה נקרא אדם ובההוא שלא נברא משוברא. ור״ל כי יותר טוב לאדם היחני מבראשונה משנברא בגוף. משום שזה שלקחה הקב״ה ממקור נבדל משאר בעלי חי) להשאר במציאותה הרוחני כבראשונה משנברא בגוף משום שזה שלקחה הקב״ה ממקור הקדושה והכניסה בגוף האדם. הוא כדי שתוסיף שלימות על שלימותה בעולם הזה עולם המעשה. כשתבחר בטוב ותלך בדרכי הקב״ה לשמור מצותיו חוקותיו ותורותיו. אבל כיון שנוטה האדם אחר כל התאוות ועושה רע א״כ טוב היה לו שהיה נשאר הנפש במציאתו הרוחני. ולכן לא יצדק לברך ברכות אלו בדרך חיוב. כי ודאי נוח לו לאדם שלא נברא לא איש ולא אשה לא יהודי ולא גוי לא בן חורין ולא עבד. האמנם מאחר שכך גזרה חכמתו לברוא את האדם. עלינו לשבח ולברך לשמו הגדול שלא עשני גוי, עבד, אשה:

ועיין בשבות יעקב שיטה אחרת

 $<sup>^3</sup>$  This is indeed the understanding of the ירושלמי ברכות פ"ו בא מוספתא and the מוספתא which both state that the reason is because "A woman is not obligated in "מצוות"

their wealth. The blind and the lame might be superior to others, but that shouldn't stop every one else from giving thanks for the chesed of being able to see and walk.<sup>1</sup>

Therefore, this blessing was never intended as a comprehensive discription of male superiority. Its place in the lowest levels of Shacharis service, confirms this<sup>2</sup>. The fact that the *Brocho* is formulated negatively, i.e. *Shelo Asani Isha*, and not positively, i.e. *ShAsa Li Ish*, has to do with a side issue, not relevant to a comparison of male-female essences.

No ברכה was formulated for a woman: she was not asked to accept the consolation prize<sup>3</sup>. The origins of the *Brocho SheAsani Kirzono* come from women themselves, reflecting their own spiritual creativity. Initally a minhag which many poskim say women accepted as an obligation, this *brocho* is still shrowded in controversy. Nevertheless, the fact that women themselves initiated it sheds a totally different light on its meaning and implications. Rather than praising G-d for a consolation prize, its very existence is a pean of glory to women's spiritual greatness.

<sup>2</sup> The dovening is divided into four sections which are really spiritual levels, with a fifth section reflecting the transition of the dovening experience into the world we enter after the dovening. The first level is *Birkas HaShachar*, the second is *Psukei Dezimra*, the third is *Birkas Shema*, and the fourth and highest is the *Shmoneh Esrei*. Each one of these levels is reflective of one of the four *Olamos* – worlds or universes. *Birkas HaShachar* is reflective of *Olam HaMaaseh* – the lowest, most tangible and material world, which is the world in which we act out our daily lives. Therefore, the blessings speak of practical, physical things: He has given us our physical senses (sight), clothing, the ability to sit up, stand and walk, etc.

Psukei Dezimra corresponds with the next level, Olam HaYetzira, which already relates to Gd's hashgacha, both natural and miraculous. The Shema and its brochos talk about our acceptance (as well as that of the Angels) of G-d's Malchus and the spiritual implications thereof (i.e. the Chosen People and their role in studying the Torah and in history), all reflecting G-d's wondrous guiding Hand. This is the world of Olam HaBriah. Finally, we actually face G-d and speak to Him, corresponding to Olam HaAtzilus, the highest level we can relate to.

That is why the *Levush* and others say that men are thanking *HaShem* because they are commanded in extra מצוות and not for (or in addition to) חלמוד חורה. While it is true that men also have this advantage over women, it is not relevant to this part of the service. Nor is it relevant here to give recognition to the fact that women have סיפר men (and vice-versa). The point is that we are not dealing here with the totality of male reality over female reality, just one aspect thereof.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rabbi Yisroel Miller

It would seem that this is the only ברכה in history which developed through a part of the Jewish nation's spiritual creativity and not as a specific תקנת חזייל. This explains why the blessing is not a direct contrast to the one that men make and is positively and not negatively formulated². The fact that men made a act this point and that women did not created the opportunity for an extra נושל to begin with, but one which the Sages decided not to make. Women themselves jumped into the breach, creating a ברכה in a way that is unparalleled in the history of the Jewish people. Knowing that this is the origins of the Brocho and that it is not essentially the third part of the series which preceded it puts the wording and its meaning in a totally different light.³

The brocha then means: G-d made me a certain way (שעשני כרצונו), i.e. with a unique spiritual potential, since He wants to give to me the maximum possible (He is absolutely good, His giving must therefore be perfect); the way He made me must then be absolutely perfect for what He wants to achieve through me. This insight is indeed worthy of the creative introduction of an extra שול with its extra שול into the Jewish nation. Indeed, men could have done well to have said such a ברכה as well. That they did not merit to have been a part of this creative spirituality only adds insight to the fabulousness of the innovation.

What emerges is that the  $\Box$  which a woman makes has positive rather than negative implications<sup>4</sup>. As the Yeshuos Yaakov<sup>5</sup> states: Who made me according to His will, that is, according to the will of G-d alone without any consultation with the Angels<sup>6</sup>.

Rabbi Eli Munk in World of Prayer points out that כרצונו i.e. כרצונו is never used negatively, only positively. Both he and Rav Shimshon Rephael Hirsch<sup>7</sup> suggest that a woman blesses השם in this form for making her more naturally attuned to His will than men, who need the extra מצוות to get them to that place<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hence the opposition of many Sephardi poskim to saying this *Brocha* at all, or to saying it with *Shem* and *Malchus*.

Since the time when אנשי כנטת הגדולה were ברכות, the only ברכות that were added were as a result of Nisim such as the Brochos made before and after the reading of Megilas Esther or those made on the lighting of Chanuka candles.

 $<sup>^2</sup>$  One could imagine that if not for the above problem males could also have made such a ברכה, i.e  $ShAsani\ Ish\ In$  fact, there was a time when the שלא עשני גוי was changed by the censors to was decrured. See the note at bottom of תקון התפילות; some of the שעשה לי ישראל do say that it would be difficult to find a positive formulation which includes male Jews and excludes females.

שבות יעקוב, ועוד <sup>5</sup>ישועות יעקב ,אורח חיים ,מו: ה

שעשני כרצונו דהיינו כרצון הקב״ה לבד בלי המלכת המלאכים $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Commentary to the סידור

 $<sup>^8</sup>$  As we explained in the section "Reasons for מצוות עשה שהזמן גרמא". However, these approaches seem to have appeared only more recently and are not the way the ראשונים explain it, e.g. אבודרהם quoted in לבוש ,טור סימן מו and ברכות לד ,טפר טעמי המנהגים quoted by הוא כמי . עיון תפלה שמצדיק עליו את הדין

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. פּוֹקֵחַ עִוְרִים¹:

## פוקח עורים:

In the morning, our nefesh fills our bodies and provides us with renewed life. We first relate to this gift in the negative (He has not made us a slave, etc.), and now we move onto the positive. Sight is the first of these positive praises because it is the most general of our senses<sup>2</sup>.

בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹנָה אֱלֹהֵינוּ מֵלֵךְ הָעוֹלָם. מַלְבִּישׁ עֵרֻמִּים:

#### מלביש ערומים:

This blessing is not only on physical clothing but also on the sensitivity to understand the Kavod of man, the ability to appreciate the idea behind the clothing (i.e. for the capcity to dress in such a way that reflects human glory, 712).

בַּרוּךָ אָתַה יָהֹוָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. מַתִּיר אֱסוּרִים 4:

# מתיר אסורים:

Since man is filled with a soul, a source of movement and energy, his natural state is to yearn for freedom of movement<sup>5</sup>. Spiritually, this is expressed as the desire to grow<sup>6</sup>. However, the state of being אסור, of suffering and affliction, is sometimes

'תהלים קמי'ו: ח'

'תהלים קמ'ו: ג'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>עולת ראיה עמ' עב: כל סדר הברכות הללו הולך הוא ומפרט את ההודאה של החזרת הנשמה אל קרבו .... והננו מתחילים, (אחרי כל הנשמות היינו הודאה כללית ב)הודאות המפורטות שבדרך שליליה ... (ואז) באים לידי ההודאה המורטת החיובית .... והננו מקדימים ... ביחס להחוש כללי חוש הראיה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>עולת ראיה עמ' עב: והנה צוכן הברכה הזאת כפול הוא: הודאה על החוש הנפשי העדין שלנו, שנטע ד' בקרבנו, שהננו על ידו מתלבשים מלבושי כבוד, ועל ההזמנה החמרית המציאותית ... הבגדים לכסות את מערומיהם.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>עולת ראיה עמ' עב-עג: התשוקה החיונית של הנפש שהיא להיות חפשית בתנועתה, בתנועה החמרית ובתנועה הרוחנית

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>שם: בתנועה הרוחנית, תשוקת התעלות והחדוש

necessary for our growth. The transition of being freed from this suffering provides the contrast of going from dark to light, turning the suffering itself into part of the healing. We therefore praise G-d for freeing us from that state which He Himself put us in to begin with - מתיר אסורים.

בַּרוּךָ אַתַּה יָהֹוָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךָ הַעוֹלָם. זוֹקֶף כְּפוּפִים<sup>2</sup>:

### ווקף כפופים:

The state of being כפוף, bent over, is one of withdrawal and self-protection against sin. While this guards against bad it cannot achieve great good either. Man can only fulfull his potential when he is in a state of זקוף, of standing up straight. On his own, he must be כפוף: he cannot afford the risks of sin. But, after the protective tides of sleep have renewed his energies, it is G-d who raises him up and protects him, physically and spiritually, and this allows him to reach out and express all parts of his inner resources and potential<sup>3</sup>.

בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. רוֹקַע הָאָרֵץ עַל הַמָּיִם⁴:

## <u>רוקע הארץ על המים:</u>

The fact that we have firm ground under our feet should not be taken for granted. We are saved from floods, tsunamis and hurricanes. Even more basic, we are grateful that G-d divided the waters and created boundaries for them to create the dry land to begin with. As the verse says: (תהלים קד טלכסות הארץ (תהלים קד  $^6$ ).

Continuing the theme of the previous two blessings, water is the primordial substance created by G-d. Vital to life, its nature is to spread. Land reflects a limiting of those waters. Man requires both qualities, the ability to expand his spiritual horizons as well

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>שם: אמנם באים עיכובים ומאסרים כאלה לפעמים, בחיים ובמציאות, כדי להניעם אח"כ יותר את חיי התנועה, להכיר את יתרון האור מתוך החושך, ואת הסגולה החפש וברכת התנועה מתוך המאסרים

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>תהלים קמ״ו: ח״

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>עולות הראייה עמ' עג: ... הכפיפה היא מכווצת בתוכה את המהותיות ... לשימור מכל פגע ... אבל המגמה ההויתית לא תוכל להיות הכפיפה כי אם הזקיפה, התמתחות הכחות ... כולם, להגלות בכל מלא מדתם. ואחר אשר כפפה אותנו השינה לשם מטרת ההגנה והרכישה לקראת עמל החיים מחומר וברוח, והנה בא תור היקיצה והגלות אור הנשמה, והננו מוצאים את עצמנו זקופים, בכל מלא שעור הקומה, החומרי והרוחני ... המתאימה לחיים ... קדושים

<sup>&#</sup>x27;ע''פ תהלים קל''ו: ו $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Elie Munk, pg. 31

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ibid

as the ability to set limits – to direct and guide those horizons. This is the formation of the land over the waters, i.e. G-d puts into us that spiritual balance as reflected in the physical reality of the world<sup>1</sup>.

בַּרוּךָ אַתַּה יָהֹוָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךָ הַעוֹלֶם. שֶׁעַשָּׁה לִּי כַּל צַרְכִּי:

# שעשה לי כל צרכי.

We thank G-d even for all the myriads of tiny things, even for our shoe-laces.

Rav Hirsch<sup>2</sup> says that putting on the shoes is a sign of engaging in self-reliant activity. Thus, when the Torah reports someone who is on holy ground, he is often required to remove his shoes as a sign of relinquishing all independence and surrendering to the Holy. This blessing acknowledges, then, that all human achievement stems only from G-d.

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַמֵּכִין מִצְעֲדֵי גָבֶר

## המכין מצעדי גבר:

The upright human is a marvel of balance resting on two relatively small soles of his feet; his ability to walk, jump, skip and turn, without falling over, a remarkable testimony to his agility. There is an exquisite anatomical and biological structure which underlies this, and this in turn reflects a spiritual reality. Spiritually, we start out as a complex nature of opposites and even contradictions. The physical balance teaches that our spiritual growth in the areas of our character traits, our actions, feelings and ideas should all resolve in a balanced human, capable of taking firm, spiritual steps on a central spiritual path, the Golden Mean. We thank G-d for giving us this capacity both physically and spiritually<sup>3</sup>.

<sup>8</sup>עולות ראייה עמ' עד: שהאדם זקוף הקומה, העומד על בסיס צר פככות רגליו, יוכל עוד להתנועע חליפות במהירות ככה נפלאה, ולא יפול לארץ. רק השווי הנפלא של המשקל, והכח החיוני הפועל החכמת אלוקים פנלאה בשיטת העצבים, שעורקים המיתרים והגידים, המתיחסים לכל אברי התנועה. המבנה הזה ... גם משפיע על התכונה הנפשית של האדם, המלאה כחות הפכיים ומתנגדים, ותעודתה הנכונה היא לשקול את מהלכיה, להעמידם על בסיס השווי הצדק והיושר ... תקון המדות ותקון המעשים, תקון הדעות ותקון הרגשות, במדה נכונה, יבאו עמהם, להוליך את האדם בדרך ישרה במהלך חייו בכלל.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>עולות ראייה עמ' עג-עד: החומר הגדול ... והמוקדם בסוד היצירה הוא המים ... ההתפשטות של המים בתכונתם הנזילית, היא הפועלת על הצד של ההרחבה, שאנו צריכים לו במפעלינו החמריים והרוחניים. ולעומת זה הצד המצמצם והמבגש של הארץ ... הוא פועל על הצד הרכוזי שבחיינו ... הארץ המרוקעת על המים פועלת את שני ההפכים הללו, ששניהם מיסדים את בנין החיים:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Quoted in the World of Prayer, pg. 32

בָּרוּךְ אַתָּה יְהוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלֶם. אוֹוֵר יְשֶׁרְאֵל בִּגְבוּרָה: ברוּךְ אתה יהוה אַלהִינוּ מלךְ העולם. עוטר ישראל בתפארה:

## אוזר ישראל בגבורה – עוטר ישראל בתפארה:

These are the only two blessings which specifically mention Israel. They illustrate the importance of dress to a Jew. The first brocho goes on the belt that divides man's sensual from his higher intellectual-spiritual parts (שלא יהא לבו רואה את הערוה) and is a blessing thanking G-d for giving us inner strength, i.e. self-control.

The second blessing talks of our head-covering being a crown of honor for the Jew. It is our glory that we walk in fear of G-d.<sup>1</sup>

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַנּוֹתֵן לַיָּעֵף כֹּחַ<sup>2</sup>:

#### הנותן ליעף כח:

This blessing is not mentioned in the Talmud. Iyun Tefila<sup>3</sup> says that Chachmei Ashkenaz added this as encouragement to the Jews who were suffering endless persecutions.

The body is a hugely complex thing, requiring perfect coordination between all its millions of parts. It takes only small fluctuations to disturb the balance of the body and place the entire system under stress. Indeed, there are continuous bombardments to the body, wear and tear from within, bacteria and larger threats from without. Left to its own devices, the body would rapidly wind down. It is G-d's special chesed to us to place within our souls the energy to replenish the strength and power to renew the body's work every day<sup>4</sup>.

:בָּרוּךָ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַמַּעֲבִיר שֵׁנָה מֵעֵינַי וּתְנוּסָה מֵעַפְעַפָּי

#### <u>המעביר שנה:</u>

The language is doubled: שנה מעפעפי refers to our spiritual need for reinvigoration, the eyes being the greatest of the senses to connect our soul with the world around us.

2"טעיה מ׳: כ׳׳ט

^עולת ראיה עמ' עה – עו: נפךא הוא הכח הנפשי, הנתון בתוכיותה של הנשמה ... תכונתם הגופנית מגיעים לידי משבר, על ידי המכשולים הרבים העימדים נגדם ... גם אז ... הנשמה מחדש רוח גבורה ונותן כח חדש לעמל החיים ... וזהו כח אלוקי.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>World of Prayer pgs. 32-33

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Aryeh Leib Gordon, quoted in the World of Prayer, pg. 33

Hence we thank G-d for removing sleep from these spiritual connectors. מעפעפי מעפעפי, slumber from my eyelids, refers to our physical need for sleep, for it is our eyelids, more than anywhere else, which feel the effect of tiredness<sup>1</sup>.

ְיִהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיך יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וָאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ שֶׁתְרְגִילֵנוּ בְּתוֹרֶתָר. וְדַבְּקֵנוּ בְּמִצְוֹתֶיר. וְאַל תְּבִיאֵנוּ לֹא לִידֵי חַסְא. וְלֹא לִידֵי עֲבַרָה וְעָוֹן. וְלֹא לִידֵי נְפִּיוֹן. וְלֹא לִידִי בְזִּיוֹן. וְאַל תִּשְׁלֶט בְּנוּ יֵצֶר הָרָע. וְהַרְחִיקֵנוּ מֵאָדָם רָע וּמַחָבֵר רָע. וְדַבְּקֵנוּ בְּיֵצֶר הַטוֹב וּבְמַעֲשִׁים טוֹבִים. וְכֹף אֶת יִצְרָנוּ לְהִשְׁתִּעֶבֶּד לָרָ. וּתְנֵנוּ הִיוֹם וּבְכַל יוֹם לְחֵן וּלְחֶטֶּד וּלְרַחֲמִים בְּעֵינֶיךָ וּבְעֵינֵי כָל רוֹאֵינוּ. וְתִגְמְלֵנוּ חֲטָדִים טוֹבִים: בָּרוּךְ אָתָה יְהֹנָה הַגּוֹמֵל חֲטָדִים טוֹבִים לְעֵמּוֹ יִשְּרָאֵל:

## *יהי רצון:*

This is really the end of the blessing המעביר שינה. The Gemorrah mentions this as Rebbe's personal prayer which he added after the Shmoneh Esreh<sup>2</sup>.

Being awake is not always a good thing. "The sleep of the G-dless is a benefit for themselves and for the world", 5, for while they are asleep they do not sin. 4 Hence we add this prayer for Divine assistance 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>עולת ראיה עמ' עו: ההכרח של השינה בא בתכונה כפולה ... הכלי המקשר את הנפש אל כל העולם החי ... התביעב של התנומה ... הכח החמרי ... שהמקום היותר מסוים ... להיות מורגש בהם הכרח הדרישה הם העפעפים.

<sup>^</sup>מסכת ברכות דף טז ע"ב: רבי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך ה' אלהינו ואלהי אבותינו שתצילנו מעזי פנים ומעזות פנים מאדם רע ומפגע רע מיצר רע מחבר רע משכן רע ומשטן המשחית ומדין קשה ומבעל דין קשה בין שהוא בן ברית בין שאינו בן ברית ואף על גב דקיימי קצוצי עליה דרבי רב ספרא בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך

מסכת סנהדרין דף עא ע״ב<sup>3</sup>

רש"י <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>World of Prayer, Rav Elie Munk, pg. 33

# Korbanos- Rav Yishmael

# Why were they Chosen?

The Sages advised us to divide our study into a third Chumash, one third Mishneh and one third Gemorrah. In order to fulfill this, we say verses of Korbanos (פרשת צו), the Mishneh of איזהו מקומן and the Beraasa of Rav Yishmael (= Gemorrah). איזהו מקומן was chosen as the Mishneh representation because there is no Machlokes in the entire chapter¹. Several other reasons are brought in the Tur, amongst them the interesting fact that this Beraaisa has a total of 344 words and, if we add one for the fact that we read it, we get the same numerical value as משה, which teaches us that the Oral Law was given to Moshe at Sinai together with the Written Law². The Beraaisa of Rav Yismael was chosen because it appears at the beginning of *Toras Cohanim* which primarily deals with the sacrifices³.

ַרַבִּי יִשְׁמָנֵאל אוֹמֵר. בַּשְׁלֹשׁ עָשְׁרָה מִדּוֹת הַתּוֹרָה נִדְרֶשֶׁת: (א) מִקּל וָחֹמֶּר. (ב) וּמִגְוַרָה שָׁוָה. (ג) מִבְּנִין אָב מִכָּתוּב אֶחָד. וּמְבַּנִין אָב מִשְׁנֵי רְתוּבִים. (ד) מִכְּלָל וּפְּרָט. (ה) וּמִפְּרָט וּכְלָל. (ו) כְּלָל וּפְּרָט וּכְלָל. אִי אַתָּה דָן אֶלָא בְּעֵין הַפְּלָל לְנַמֵּד. מִפְּרָט. (ז) מִבְּלֶל שְׁהַוֹּא צָרִיךְ לְבְּלֶל וְיִצָּא לְּטְתוֹן הַבְּלְל לְנַמֵּד. (ל) בְּלֶל לְנַמֶּד. עֹל הַבְּלֶל בְּלוֹ יִצְא. (ט) בָּל דְּבָר שְׁהֵיִה בְּכְלֶל וְיָצָא לְּטְעוֹן שֹעוֹן אָחֵר אַבְּא לְטְעוֹן מִעוֹן אָחָר אְּרָלְּא לְעָמָד עֵל הַבְּלֶל בְּלוֹ יִצָּא. (ט) בְּל דְּבָר שְׁהֵיִה בְּכְלֶל וְיִצָּא לְטְעוֹן שֹעוֹן אַחֵר שְׁרָּא לְהָחֶל וְלֹא לְהָחֲמִיר. (י) כִּל דְּבָר שְׁהָיָה בִּכְלֶל וְיָצָא לְטְעוֹן שֹעוֹן אַחֵר שְׁיַחְיִהוֹ לְּכְלְלוֹ עֵד שְׁיַחְזִירָנוּ הַבְּרָל וְיִצָּא לְזִּוֹן וּיִצְא לְּהָחֶל וְיִצָּא לְדִּוֹן בְּבְּבָּר הְחָדְשׁ. אִי אַתָּה יְכוֹל לְהָחֲמִירוֹ לְכְלָלוֹ עֵד שְׁיַחְזִינוּ הְּבָּר הְחָדְשׁ. אִי אַתָּה יְכוֹל לְהָחֲמִירוֹ (יִא) בָּל דְּבָר שְׁהָיָה בְּכְלָל וְיָצָא לִדְּוֹן בְּדְּבָּר הְחָדְשׁם. אִי אַתָּה יְכוֹל לְהָחֲמִירוֹ (יצ) בְּל דְּבָר הְלָּתְד מְשוֹנְיוֹוֹ, וְדָבְר הְּבָּר הְחָדְשׁ. אִי אֲבָּה וֹנְיבְּע הְבִּירִים הַבְּלִיתְ בְּיִבְיים בְּבִּירְישׁתוֹ שִׁתְוֹב וֹנוֹ (נ״א וְבָּוֹן שְׁבָּב הְשָׁרְישִׁ הְבָּיִים בְּיִבְיים הַבְּיִים בְּיִיבְיים בְּיִים בְּיִיְים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיִם בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְיים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִב בְּיִבְים בְּיִב בְּיִם בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִם בְּיִבְים בְּיִבּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּבִים בְּעִבְּים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּעִבְים בְּבִּים בְּיִבְים בְּבִים בְּבָּר בְּיִם בְּיִים בְּיוֹם בְּיִבְּים בְּיבְים בְּיִבְיים בְּבִּים בְּעִים בְּיבִים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיִבְים בְיבְים בְּיִבְים בְּבְּים בְּיִבְים בְּיוֹם בְּבְים בְּבְים בְּיִבְיוֹם בְּעִים בְּיִים בְּיבְּיוֹם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוּבְיוֹם בְּיוּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְיוֹים בְּבְיוֹים בְּיִבְיוּבְים בְּבְּיוֹם בְּיִבְיוֹם בְּבְים בְּיִבְי

# רבי ישמעאל אומר:

The Rambam states that the majority of Torah laws are derived from these principles.<sup>5</sup>

<sup>1</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שנוהגים לאמר בכל יום קודם פסוקי דזמרה פרשת צו, משנת איזהו מקומן, וברייתא דר' ישמעאל: הוא מסדר רב עמרם גאון ומובא באו"ח סי' ג', עפ"י מה דאיתא בקדושין דף ל':לעולם ישלש אדם שנותיו שליש במקרא, שליש במשנה, שליש בגמרא, ומסיק שם דבכל יום ויום יום ישם אדם כן כמ"ש תוס' שם דלא כרש"י, וכ"כ תוס' סנהדרין דף כ"ד בד"ה בלולה כו' ובע"ז דף י"ט בד"ה ואמר רב דימי כו' ע"ש וכמו דאמרינן מיד לאחר ברכת התורה יברכך (במדבר ו' כ"ד) זה מקרא, אלו דברים, פאה א' א') משנה, אלו דברים, ברייתא (שבת קכ"ז); כן פרשה צו הוא מקרא, איזהו מקומן, משנה, וברייתא דר' ישמעאל, הוא תלמוד כמ"ש המחבר שם סי' ג' דמדרש כתלמוד. ומה שבחרו דווקא איזהו מקומן? לפי שאין בכל אותו פרק מחלוקת (זבחים מ"ז-נ"ז תקנ"ד

<sup>2</sup>כתב הטור עוד טעם אחר, דאיזהו מקומן כנגד תמידין תקנום ע"ש, ומשום האי טעמא ניחא, דמותר לאומרו בט"ב כמ"ש שם המחבר.והיא משנה ברורה למשה מסיני ויש בה ג"כ שד"ם תיבות, ועם הקריאה ה"ה כמניין משה, לרמז שהתורה שבע"פ נתנה למשה בסיני(עטז"ק סי' נ' אות א'

3וברייתא דר׳ ישמעאל היא תחילת תורת כוהנים וכיון דרובם על עניין קורבנות שייכים לקורבנות היום. ברייתא דר׳ ישמעאל-ספרא, פתיחה

4 ספרא, פתיחה

(שורש שני) בחב"ם: רוב דיני התורה יצאו בשלש עשרה מדות שהתורה נדרשת בהם $^{5}$ 

There were 1700 of these alone which Osniel ben Kenaz restored after such laws were forgotten during the mourning period for Moshe Rabeinu.

- R. Aryeh Kaplan, Handbook of Jewish Thought (pp. 182-3):
- 9.21 Laws and details involving common everyday occurrences were transmitted directly by Moses. However, laws involving infrequently occurring special cases were given in such a way as to be derivable from scripture by hermeneutic rules<sup>1</sup>. Otherwise there would be a danger that they would be forgotten.<sup>2</sup>
- 9.22 Laws which Moses taught directly are referred to as הלכות למשה מסיני. These laws were carefully preserved from generation to generation, and for this reason one never finds a dispute concerning them.<sup>3</sup>
- 9.23 However, in the case of laws derived from hermeneutic rules or logic, occasional disputes can be found. These include all the debates in the Talmud. The Sages thus had the rule, "If it is law, it must be accepted, but if it is derived it can be debated" (אם הלכה נקבל ואם לדין יש תשובה).
- 9.25 Both laws received orally and those derived by hermeneutic rules have the same status as laws written in the תורה, and are counted as מצוות דאורייתא $^4$ . It is only with regard to oaths that are in any way differentiated from laws that are actually written in the תורה.

אמנם הדורות ראשונים חולק על זה ואומר שהדרוש רק היה חיזוק להלכה (חלק רביעי פ״ז) רמב״ם הקדמה למשניות:החלק השלישי הדינין שהוציאו על דרכי הסברא ונפלה בה מחלוקת ... ונפסק בהם על פי הרוב

<sup>1</sup>שכל מה שנלמד הם ענפים מ השרשים שנאמרו למשה בסיני (ספר המצוות שרש שני), והי"ג מדות בעצמם הם הלכה למשה מסיני (רמב"ם הקדמה למשניות)

עיין בהקדמה להכתב וקבלה דיון על תכלית הי"ג מדות $^2$ 

Sometimes the י״ג מדות סוף שרש שני came to give chizuk to an existing law. (ספר המצוות סוף שרש שני)

<sup>3</sup>רמב״ם הקדמה למשניות. וז״ל בהל׳ ממרים (א ג): דברי קבלה אין בהן מחלוקת לעולם. וכל דבר שתמצא בו מחלוקת, בידוע שאינה קבלה ממשה רבינו

However, there are contradictions to this. (See for example Hilchos Shofar 3:2). Therefore, one must either say that the Rambam is referring only to those things of fundamental importance and that go to the root of the law; or it means that those things that were definitely known to be Halacha LeMoshe MiSinai were not disputed; i.e. there may be a dispute as to what the Halacha Lemoshe MiSinai actually says, but there would never be any dispute that whatever it says is decisive. (Zvi Lampel, <u>The Dynamics of Dispute</u>, pg. 70-71)

<sup>4</sup>רמב"ן על ספר המצוות שורש שני: שכל דבר הנדרש בתלמוד באחד מכל יג מדות הוא מדאורייתא עד שנשמע אותם שיאמרו שהוא אסמכתא ע"כ. ואע"פ שהוא הבין שלא כך דעת הרמב"ם מ"מ כתב המגילת אסתר בשם בעל זוהר הרקיע שגם הרמב"ם סובר כמו הרמב"ן.

ורש"י בריש מס קידושיו (ד"ה) בכסף ובשטר) קרא ללמוד מיג עיקרים למוד מן הקרא דבסוף דבריו כתב שם שלושת מני קניני אישות, כסף שטר וביאה, "כולהו יחיף מקראי" אבל כסף נלמד מגזירת שוה שקיחה קיחה משדה עפרון, ש"מ דלימוד מאחד די"ג מדות נקרא למוד מן הקרא. 9.26 All laws which were derived from scripture or logic were formally accepted by the תורה שבעל פה . They then became a part of the תורה שבעל פה and were transmitted from generation to generation.

Although in theory we are entitled to use all these principles except for a גוירת שוה, in practice we are not in a position to use these principles of דרוש today in order to make new laws<sup>2</sup>. Even in the time of חזייל, their usage required an unusual degree of certainty before they could be applied<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ז"ל הר ירוחם פישר פערלא (מבוא לפירושו על ספר המצוות של רס"ג ס' יב): וידוע דהיקש וכן כל שאר שלש עשרה דות שהתורה נדרשת בהן ניתנו לידרש מעצמו זולת גזרת שוה כמש"כ התוס' (סוכה לא ע"א ד"ה ור"י ע"ש) וכ"כ בתוס הרא"ש שם וכן מתבאר מדברי הריטב"א ז"ל שם עיי"ש ודלא כפירוש"י שם ....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מכתב מאליהו מאמר על התורה: וגדרי אופני הדרשות הללו מתוך תורה שבכתב הם מדוייקים בתכלית הדיוק, והם הלכה ממש, ככל ההלכות שנתקבלו מסיני, ונמסרו בתכלית הדיוק. אבל מאז שנאבד ממנו דיוק גדרי הלימודים של ל"ב מדות שהתורה נדרשת בהן<sup>2</sup>, אין לנו רשות לעשות דרשות לעצמנו שנסמוך עליהן להלכה. ואף שלכאורה ידענו את אופני הדרשות לפי מה שנמצאו כל כך הרבה מהן בדברי חו"ל, ונוכל אולי לדמות מילתא למילתא, אולם אפילו אם הגאון היותר גדול בתורה ידרוש על פי השארותיו והכרעות שכלו אין לזה שום בחינת הלכה אלא הוא פלפולא בעלמא. ולפעמים אנו תמהים למה סמכו חו"ל כל כך בודאות על פירוש אחד בדרש הכתוב שדרשו, מאחר שלפי דעתנו המקרא סובל כמה פירושים אחרים. אבל הביאור הוא שהם קבלו את הדרך המדויקת איך לדרוש ולפרש את הכתובים, ורק דרך זו בלבד היא ההלכה ולא הדרכים האחרות.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>מכתב מאליהו מכתב לא (ב): דרש ר' שמעון העמסוני כל אתין שבתורה ופירש מפני סברא עד שבא רבי עקיבא ודרש (פסחים כב:) וכדומה. פשוט וברור שאף שידעו את הל"ב מדות בקבלה למשה מסיני, מכל מקום לא יכלו להשתמש בשום אופן מאופני הדרשות אלא אם כן היה ברור להם שאין טועים בו, היינו שידעו מהלכו לגמרי, ולא היתה להם פירכא בכל התורה כולה, כי אם היתה להם פירכא הוכרחו לדעת שיש כאן איזה פרט שנשכח בפרטיות אופני הדרש בחלק המיוחד הזה שהיתה בו הפירכא. והנה הפירכא נגד דרשת האתין היתה לא רק מסברא אלא ממש ממש בבחינת נמנע, דמה שייך לרבות לירא ממנו כמו מהקב״ה...

# **B-PSUKEI DEZIMRA**

This section of שחרית seeks to proclaim that all the events in nature and human life can be traced back to G-d. Any belief in intermediary powers must be eliminated before man can approach G-d in prayer. The word זמרה is derived from the same root as the word מבור, to cut. מבור indicate that in this section of dovening all impediments to prayer are cut off. The positive accomplishment of the יחיד חי והעולמים יחיד חי חיד חי וואר G-d acknowledged as the sole Source of power within the cosmos: יחיד חי

The verses of פטוקי דומרה deal, in the main, with G-d's world of nature. When we reflect on His greatness as we see it shining through the natural world, we feel connected to Him<sup>2</sup>. This arouses in us joy. פטוקי דומרה therefore, prepare us for the higher levels of prayer – ultimately talking to G-d in the Shmoneh Esreh – by putting us in the right frame of mind – that of joy. In fact, when Dovid Hamelech used to say these Psalms, he used to play on his harp to heighten his joy in loving G-d<sup>3</sup>.

The term פסוקי דומרה, "Verses of Singing," is mentioned in Shabbos 118b and refers to this entire Tefillah from ישתבח. When we recite this part of the תפלה it is important that we keep in mind that ישתבח כי אם בנחת One is not to hurriedly recite these "songs," but rather, they should be said deliberately<sup>4</sup>. The Ba'er Heteiv<sup>5</sup> adds that none of the words should be skipped or mumbled; each word is to be pronounced as if one were counting money.<sup>6</sup>

The daily recital of Pesukei D'Zimrah and the brachos of ישתבח and ברוך שאמר, as we know them, are not specifically mandated in the Mishnah or Gemara. Nevertheless, this portion of the Tefillah must have been a very old tradition, dating back to the time

World of Prayer, pg. 65. The bracha that closes the פטוקי דזמרה contains the paralled expression מלך א-ל חי העולמים.

רשפי אש דת, דף צ: התדבקות הנשמה בד' על ידי זה שמתבונן בגדות ד'  $^2$ 

ספר חסידים (ס' יח): היה דוד מלך ישראל מנגן בכנור על כל תפלותיו וזמירותיו למלאות לבבו שמחה. באהבתו של הקב"ה

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shulchan Aruch, Orach Chaim 51:8

מעות מעות מפיו מפיו מונה מעות אלא יוציא חיבה ולא מיבה ולא  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 120: If there are circumstances in which it is difficult to recite the entire Pesukei D'Zimrah properly in this fashion, it is better to say only a small piece properly than to rush and stumble through the entire section. Thus we find: מהרבות בלא כונה (Orach Chaim 1:4). This does not mean that we should skip any part of the Pesukei D'Zimrah, but rather, one should at least make an effort to recite one part of it with complete concentration and careful pronunciation.

of the Amoraim and probably even to the Tannaim, because it is alluded to in numerous places in the Gemara.<sup>1</sup>

The general rule is that one precedes Tefillah with praises to הי.<sup>2</sup>

# Baruch Sheomar<sup>3</sup>

בְּרוּךְ שֶׁאָמֵר וְהָיָה הָעוֹלֶם. בְּרוּךָ הוּא. בָּרוּךְ עוֹשֶׁה בְרֵאשִׁית. בְּרוּךְ אוֹמֵר וְעוֹשֶׁה. בָּרוּךְ אוֹמֶר וְעוֹשֶׁה. בְּרוּךְ אוֹמֶר וְעוֹשֶׁה. בְּרוּךְ אוֹמֶר וְעוֹשֶׁה. בְּרוּךְ אוֹמֶר וְעוֹשֶׁה. בְּרוּךְ אוֹמֶר וְמִצְּיל. עַל הָאֶרָ, הַרוּךְ חָתוֹלֶם. הָאֵל הָאָב הָרַחֲמוֹן הַמְּהֻלֵּל בְּפִי עַמּוֹ. מְשָׁבָּח וּמְפִּאֵר בִּלְשׁוֹן בְּרוּךְ שִׁמוֹ:בְּרִינְ אֲתָה יְהוֹנָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךְ יְהוֹנָה אֱלֹהֵינוּ בִּשְׁבָחוֹת וּבִוֹמְירוֹת. וְגַדְּלְךָ וְּשְׁבַּחֵר וּנְפָאֶרְךָ וְנַוְבְּיִר שְׁמְרְ חְיִבְּיוֹ וּבְשָׁבְחוֹת וּבְוֹמְיֹיִרְ מַלְ מְשֻׁבָּח וּמְפֹּאֵר עֲדִי עַד שְׁמוֹ הַנְּדְלֹרָ וְּשְׁבָּח וְמְפֹּאֵר עֲדִי עַד שְׁמוֹ הַנְּדְוֹל:בְּרוּךְ אֻתָּה יְהוֹה מֶלֶךְ מְשֻׁבָּח וּמְפֹּאֵר עֲדֵי עַד שְׁמוֹ הַנְּדוֹל:בְּרוּךְ אֻתָּה יְהוֹה מֶלֶךְ מְשֻׁבָּח וּמְפֹּאֵר עֲדֵי עַד שְׁמוֹ הַנְּדוֹל:בְּרוּךְ אֻתָּה יְהוֹה מֶלֶךְ מְהֻלֶּךְ מְהַשְׁבָּחוֹת: בְּשְׁבָחוֹת: בְּתְשְׁבָּחוֹר: בְּתִּבְיוֹוֹ

ברוך שאמר is the beginning of the second division of שחרית. The bracha of ברוך שאמר opens the section and the bracha of ישתבח concludes it.

There is a remarkable statement recorded in Kabbalistic literature that the ברוך שאמר was handed down to the אנשי כנסת הגדולה in a script that came down from heaven.<sup>5</sup>

אמר ר' אלעזר אמר רבי אבינא: כל האומר תהלה לדוד בכל יום שלש פעמים מובטח לו שהוא בן העולם הבא (Berachos 4b). This refers to אשרי, which is part of the Pesukei D'Zimrah.

Other references to Pesukei D'Zimrah are: 1) Pesachim 118a refers to ברכת השיר as ברכת השיר (according to Reb Yochanan – see Tur 480) 2) המספר בין ישתבח ליוצר אור עבירה היא בידו וחוזר (Talmud Yerushalmi, cited in Tur, Orach Chaim 51). See also Taz (Orach Chaim 51:1) that Pesukei D'Zimrah was instituted by the Anshei Knesses HaGedolah. (Rav Schwab on Prayer pg. 114)

The Gemara finds the source for this in the Tefillah of Moshe Rabbeinu when he beseeched G-d for permission to enter Eretz Yisrael:

ואתחנן אל ה' בעת ההוא לאמר. ה' אלקים אתה החלות להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה אשר מי א-ל בשמים ובארץ אשר יעשה כמעשיך וכגבורתך. אעברה נא ואראה את הארץ הטובה וגו'.

Thus we see that the Tefillah of Moshe Rabbeinu that he be allowed to enter Eretz Yisrael is preceded by words of praise to G-d (Rav Schwab on Prayer pg. 115)

לו', ח':לו' הימים א':טז', ח':לו'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Some references are: אמר ר' יוטי: יהא חלקי מגומרי הלל בכל יום, Reb Yose said: May my lot be among those who complete Hallel every day (Shabbos 118b). This is explained by the Gemara there as referring to Pesukei D'Zimrah, which includes the last six chapters of Tehillim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Brachos 32a: לעולם יסדר אדם שבחו של הקב״ה ואחר כך יתפלל

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>In Sefer Yuchsin we find that upon the appointment of a new Reish Galusa, Exilarch, in the "Neo-Persian Empire" of Babylonia and adjacent countries, where the Jews enjoyed a certain autonomy, there would be a celebration in honor of the new leader on the Shabbos following the appointment. Part of that celebration consisted of a choir of Bachurim who would respond to the Chazzan as he recited the Baruch She'Amar. It is [therefore] obvious that at least as far back as this period – which was the time of the Rabbanan Savorai – the text of ברוך שאמר as we know it was in common use. (Rav Schwab on Prayer pg. 121)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> World of Prayer, pg. 61

The word Baruch is mentioned 7 times to show that all aspects of nature (represented by the number 7) come from the same G-dly source.<sup>1</sup>

## *ברוך עושה בראשית*:

We define G-d as the One Who constantly creates. "עושהיי, "He makes," in the present tense, conveys the idea of an ongoing process of creation. In other words, we could say: "He keeps what exists in existence." There was not only a one-time "big bang" of Creation of ש מאין, but this is ongoing. It is only because He constantly keeps all of creation in existence that it continues to exist.<sup>2</sup>

# ברוך שאמר והייה העולם... ברוך עושה בראשית. ברוך אומר ועושה:

אמירה is with בינה whereas בינה. When they are combined - בָּרוּדָ אוֹמֵר When they are combined - בָּרוּדָ אוֹמֵר is produced. We are therefore praising the G-d of Chochma, Binah and Daas<sup>3</sup>.

## ברוך משלם שכר טוב ליראיו:

The Chofetz Chaim comments that the word "vor" seems superfluous: could it be that the reward which ' $\sigma$  bestows on a man for his deeds is anything other than good? He answers by saying that ' $\sigma$  has great reward to give every person, but in order that we should not be shamed and disgraced in the ultimate future of the Hereafter, we were given the task of *earning this reward* so as not to benefit from the treasury of free gifts. Hence we must rather keep G-d's rules and mitzvos. Then we will receive the compensation we deserve – and this is called *a good reward*.

## ברוך שמו:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> World of Prayer, pg. 61

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 122

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gra

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chafetz Chaim Al HaTorah: The Chofetz Chaim brings a parable to illustrate this: A great merchant appointed a very knowledgeable man to be in charge of his entire business. This man had a relative whom he wished to give some employment in the business. But alas, all the jobs and positions were taken. What did he do? He told his relative to sit in one of the offices and do nothing. Some title would eventually be found for him, and meanwhile he would receive a salary every week. One day the great merchant decided to visit his place of business to see if everything was going along in order. He walked about among the various workers, asking each one what his job was and how much he earned. When he reached the manager's relative, he asked him also what his work was, and how much he received. The man simply replied, "I earn this-and-this amount per week"; but about his work he said nothing, because the truth was that he did nothing. Of course the man felt greatly embarrassed to be revealed as drawing a salary and doing nothing whatever for it.

The word "שם", name, is related to the world "שם", heard, for one's name is needed not when he is present but only when others speak of him, and they speak what they heard concerning him. We are unable to bless G-d for what He actually is, for we cannot see Him in this life, but we bless His Name, meaning whatever we have heard concerning Him, including His wisdom, power, kindliness, wondrous deeds, etc. <sup>1</sup>

# נגדלך ונשבחך ונפארך ונזכיר שמך ונמליכך מלכנו אלקינו:

נגדלך: we shall reflect on Your greatness and make it known to others. נשבחך: we shall study Your praises and make them known to others. נפארך: we shall add to our recognition of Your glory (splendor) and make it known to others. נמליכן: we shall cause Your Name to be mentioned and remembered by ourselves and by others. נמליכך: we shall declare You king and we shall accept Your kingdom over us, and we shall proclaim to others Your kingdom. מלכנו אלוקינו: "Our King, Our G-d": because You are particularly the King of Israel and particularly our G-d.<sup>2</sup>

# *ובזמרות נגדלך:*

This term is very difficult to comprehend. How do we "magnify" HaKadosh Baruch Hu, Who is infinite? The simple meaning could be that we will stress certain aspects of HaKadosh Baruch Hu of which people are usually not aware.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise, My Soul pg. 26

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Praise, My Soul pg. 30

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>However, there is an additional meaning of the root גדילים, that of "intertwined," as in תנשה לך , which refers to Tzitzis. The tzitzis consist of four strands each, which are pulled through a hole in the corner of the garment, and then twisted together into knots. This part of the tzitzis, with its knots, is called גדילון דאורייתא (Menachos 39a), meaning that without the knots these strands would not be called גדילים. Also, we find the term used for the braiding of hair, as in מורים מגדלא שיער (Chagigagh 4b). Similarly, the technique in the pesukei D'Zimrah uses combinations of various pesukim, and brings two or three of them together, or even only one that may just fit into the context, and makes a bouquet" of various shevachim. This expresses a certain harmony of thoughts, much like a florist would make up a beautiful arrangement of flowers. In this way, we praise HaKadosh Baruch Hu, not by pointing out one particular relationship that we have with Him, but rather, by combining various aspects of our perception of Him. (Rav Schwab on Prayer pg. 127-8)

# $Hodu^1$

הודו לָיהוָה קַרָאוּ בַשָּׁמוֹ. הוֹדִיעוּ בַעַמִּים עַלִילוֹתֵיו: שִׁירוּ לוֹ זַמְרוּ לוֹ. שִׁיחוּ בַּכַל נְפָלָאוֹתִיו:הָתְהַלְלוּ בַּשֶּׁם קְדְשׁוֹ. יִשְׁמַח לָב ֹמְבַקְשֵׁי יְהֹוָה: דִּרְשׁוּ יְהֹוָה וְעָזּוֹ. בַּקְּשׁוּ פָנִיו תָּמִיד: וְבָרוּ וְפַלְאוֹתִיוֹ אֲשֶׁר עָשָׁה. מֹפְתִיוֹ וּמִשְּׁפְּטֵי פִּיהוּ: זֶרֶע יִשְׁרָאֶל עַבְדוֹ. בְּנֵי יָעַקֹב בְּחִירִיו: הוּא יְהוָה אֱלֹהִינוּ. בְּכַל הָאֶרֶץ מִשְּפַּטִיו: זְכָרוּ לְעוֹלֶם בְּרִיתוֹ. דְבַר צְוָה לְאֶלֶף דֹּוֹר: ۚ אֲשֶׁר כָּרַת אֶת אַבְּרָהָם. וּשְׁבוּעָתוֹ לְיִצְחָק: וַיַּעֲמִידֶה לְיַעֲקֹב לְחֹק. לְיִשִּׂרְאֵל בְּרִית עוֹלְם: לֵאֹמֹר. לְרָ אֶתֵן אֶרֶץ בְּנָעַן. חֶבֶל וַחֲלְתְכֶם: בִּהְיוֹתְכֶם מְתֵי מִסְפָּר. כִּמְעַט וְגָרִים בָּהּ: וַיִּתְהַלְּכוּ מִגוֹי אֶל גוֹי. וּמִמַּמְלָכָה אֶל עַם אחר: לא הניח לאיש לעשקם. ויוכח עליהם מלכים: אל תגעו במשיחי ובוביאי אל תרעו: שירו ליהוה כּל הָאָרֶץ. בַּשָּׁרוּ מִיּוֹם אֶל יוֹם יְשׁוּעָתוֹ: סַפְּרוּ בַגוֹיִם אֶת כָבוֹדוֹ. בְּכָל הָעַמִּים וָפְלְאֹתִיו: כִּי גָדוֹל יְהוָה וּמָהָלֶל מְאֹד. וְנוֹרָא הוּא עַל כָּל אֱלֹהִים: כִּי כַּל אֱלֹהֶי הָעָמִים אֱלִילִים (כאן צריך להפסיק) וַיהוָה שָׁמַיִם עַשָּה: הוד וְהַדְּר לְפַנִיו. עז וְחָדָוָה בְּמֶקוֹמו: הָבוּ לִיהֹּוָה מִשְּׁפַּחות עָמִים. הָבוּ לִיהוָה כָּבוּד וָעוֹ: הָבוּ לִיהוָה כָּבוּד שְׁמוֹ. שְׁאֹּוּ מִנְחָה וּבֹאוּ לְפָנָיו. הִשְׁתַחֵוּוּ לֵיהֹוָה בְּהַדְּרָת קֹדֶשׁ: חִילוּ מִלְפָנָיו כָּל הָאָרֶץ. אַף תִּכּון תֵבֶל בַל תִּמוֹט: יִשְׁמְחוּ הַשְּׁמֵים וְתָגֵל הָאָרֶץ. וְיֹאֹמָרוּ בַגוֹיִם יְהֹוֹה מַלְרָ: יִרְעָם הַיָּם וֹמְלֹא'. יַעַלֹץ הַשָּׁדָה וְכְלְנוֹ עֲצֵי הַיָּעַר מִלְפָנֵי יְהֹוָה. כִּי בָא לִשְׁפּוֹט אֶת הָאָרֶץ: הוֹדוּ לִיהֹוָה. כִּי טוֹב. כִּי לְעוֹלְם חַסְדּוֹ: וְאִמְרוּ. הוֹשִׁיעֵנוּ אֱלֹהֵי ָּשְׁעֵנוּ. וְמַבְּצֵנוּ וְהָצִילֵנוּ מִוֹ הַגּוֹיִם. לְהֹדוֹת לְשֶׁם קְדְשֶׁרָ. לְהִשְׁתִּבֵּח בְּתְּהְלְתְרָ: בְּוֹרְ יְהֹיְה אֱלֹהֵי יִשְּרָאֵל מִן הְעֵׁוֹלְם וְעִבְּיה. לְהִשְׁתִּחוּוּ לְהַדִּם רַנְּלְיוֹ. קְדוֹשׁ הוּאֹ?: וְתִּמוּ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וְהִשְׁתַּחֵוּוּ לְהַדְּם רַנְּלְיוֹ. קְדוֹשׁ הוּאֹ?: וְהִוּנָה אֱלֹהֵינוּ וְהִשְׁתַּחֵוּוּ לְהַר קִדְשׁוֹ. כִּי קִדוֹשׁ יְהוֹה אֱלֹהֵינוּ יְהוֹאַ רְחוּם יְכַבֵּר עָוֹן וְלֹא יַשְׁחִית. וְהִרְבָּה רֹמִמוּ יְהוֹה אֱלֹהִינוּ יִהְנָבְּה עָוֹן וְלֹא יַשְׁחִית. וְהִרְבָּה לְהָשִׁיב אָפּוֹ וְלֹא יָעִיר כְּלֹ חֲמָתוֹ": אַתָּה יְהֹוָה לֹא תִכְלָא רַחֲמֶיך מְמֶנְי. חַסְיְרָ וְאֲמִחְׁל הְמִיד יִצְרִוּנִי ּ': זְכֹר רַחֲמֶיך יְהֹוָה. וְחֲסֶדִיך. כִּי מַעוֹלְם הַמָּה': תִּנוּ עוֹ לֵאלֹהִים עֵל יִשְּרָאֵל גְּאֲוֹתוֹ. וְעֲסֶדְ בְּשְׁהְקִים: נוֹרָא אֱלֹהִים מִמְקְּדְּשְׁירָ. אֵל יִשְׁרָאֵל. הוּא נוֹתֵן עוֹ וְתַעֲצֻמוֹת לָעָם. בְּרוּך אֱלֹהִים': אֵל נְקְמוֹת יִהֹוָה. אֵל נְקְמוֹת הוֹפִיעֵ: הְנָּשְׁא שׁפְּט הָאָרֶץ הָשֶׁב גְמוֹל עֵל גַּאִים': לִיהֹוָה הִיְשׁוּעָה. עַל עַמְּךָ בִּרְכָתֶך פָּלָה": יְהֹוָה צְּבָאוֹת עִמְנוּ. מִשְׁגָּב לְנוּ אֱלֹהֵי יַעֲלְבּ הָשֶּׁב גְמוֹל עֵל גַּאִים': לִיהֹוָה הִיְשׁוּעָה. עַל עַמְּרָ בִּרְכָתֶך פָּלָה": יְהֹוָה צְּבְאוֹת עִמְנוּ. מִשְׁגָּב לְנוּ אֱלֹהִי יַעֲלְב ָםֶלֶה⁵. יִהוָה צָבֶאוֹת. אַשְׁרֵי אָדָם בֹּטֵּחֶ בָּרְ⁵: יִהוָה הוֹשִׁיעָה. הַמֶּלֶךְ יַעֵנֵנוּ בִיוֹם קַרְאֵנוּ: הוֹשִׁיעָה אֵ<sup>7</sup>ת עַמֶּׁךְ וּבְרֵּךְ אֵת נַּחַלֶּתֶרָ, וֹרְעֵם וְנַשְּׁאֵם עַּדֹ הָעוֹלְם ۚ: נַפְּשֶׁנוּ חִבְּתָה לֻיהוֹרָה. עַוְּרֵנוּ הוּא: בְּיִבוּ יִשְׁמֵח לְבֵּנוּ. בִּי בְּשֶׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּדְשׁׁם לְּבְנוּ הוּא: בְּשִׁתְּה נְעִדְּנִה בָּאֲשֶׁר יִחַלְנוּ לְרָ?: חַרְאֵנוּ יְהוֹרָה חַסְּדֶרָ וְהְנָה עָלְרָה לְנוּ?!. בְּאֲשֶׁר יְחִלְנוּ בְּאֲשֶׁר יְחַלְנוּ לְמַעֵּן מִאֶּרָץ מִצְרִים. הַּרְשׁב בְּיִלְאַמוּלְרָ הִשְּׁב שְׁבָּכָה לּוֹ. וּשְּׁבֶּרָה לֹוֹ. אִשְׁרֵי יְהוֹנָה אֱלֹהֶירָ הַמִּעַלְּךָ מַאֶּרֶץ מִצְרִים. הַרְשֹׁב בְּּיִלְ ָאַשְּׁרֵי הָעָם שֵׁיִהֹנָה אֱלֹהִי ¹¹וּ ' וַאֲנִי בְּחַסְׁדְּלַ בְּטַחִּתִּיֹ. יָגֵל לְבִּי בִּישׁוּעַתֵּלְ. אַשִּׁילָה לֵיה ' וָה כִּי גָּמַל עָלַי:

'תהלים צי'ט:ה מהלים צ׳׳ט:ט׳<sup>3</sup> 4תהלים ע״ח:ל״ח <sup>5</sup>תהלים מ׳:י׳׳ב

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 131-2: The circumstances in which this mizmor was first recited are as follows: The Philistines had destroyed the Mishkan of Shiloh and had captured the Aron HaKodesh ... [but] suffered horrific plagues [as a result] and they consequently decided to return it. ... Dovid HaMelech built a special tent enclosure for the Aron in Ir Tziyon, which is in Yerushalayim. To afford the Aron its proper dignity and protection, Dovid HaMelech designated an "honor guard" of Leviim for it. .... On the day that the Aron was brought into its special enclosure, with great festivity and honor, Dovid HaMelech composed a special mizmor, which Asaf and his fellow Leviim were to recite, as describe in Divrei HaYamim: ביום וההוא אז נתן דוד בראש להודות לה, ביד אסף ואחיו: [This was introduced by the first part of הודו that we say.]

This would explain the Sefard Minhag to say הודו before ברוך שאמר. Since the Mizmor of הודו was originally instituted to be sung in connection with the Korban Tamid, it should be said together with the Korbanos portion of the Tefillah. However, our Minhag is based on the fact that this arrangement was only temporary. When the Beis HaMikdash was ultimately built, and the Aron was put into its designated place, then different Mizmorim were sung together with the daily Korbanos. Therefore, we recite מודוד as one of the Mizmorim of the Pesukei D'Zimrah, as it was no longer associated with the Korbanos.

Of the 29 Psukim of הודו, the first 15 psukim related to the morning Tamid<sup>14</sup> and is praise to G-d for the *Bisim* of past *Yeshuos*. The next 14 verses (beginning with שירו and ending with כי קדוש די אלוקינו) were said during the afternoon Tamid abd related to Messianic times.

## הודו להי:

מודה or הדאה comes from the word הדאה, which means an admission. In thanking HaKadosh Baruch Hu we "admit" that we could never possibly repay Him for all of His benevolence to us. The feeling of gratitude is not inborn in a person. For example, when we give candy to a child, his mother has to remind him to "say thank you". A human being does not have an innate sense of gratitude. From the time the child is born, he receives everything from his parents and takes it all for granted. No child will instinctively thank its mother for its food. The sense of gratitude must be taught and it then develops further through the maturing process. 15

## התהללו בשם קדשו:

The Vilna Gaon explains this to mean that a person should recognize with joy the great gift he has been given in being allowed to praise His Creator – i.e. to go "backstage" and to connect with his own Source. To be able to praise the One Who designed the stage of the universe is a great privilege; to praise the Director Who has given each one of us a lead role on the stage of our worlds is something to sing about. <sup>16</sup>

# ישמח לב מבקשי הי:

```
<sup>1</sup>תהלים כ״ה:ו׳

2תהלים ט״ח: ל״ה – ל״ו

3תהלים צ״ד: א׳ – ב׳

4תהלים ג׳: ט׳

5תהלים מ״ו:ח׳

6תהלים פ״ד: י״ג

7תהלים כ׳: י׳

8תהלים כ״ח:ט׳

9תהלים פ״ה: ח׳

11תהלים פ״ה: ח׳

12תהלים פ״ה: י״א

13תהלים פ״ה: ל״ז

14תהלים פ״א: י״א

14תחלים פ״א: י״א
```

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Rav Schwab on Prayer, pg. 132 <sup>16</sup>Rabbi Yisroel Roll, Inner Peace pg. 53

If a person wishes to do a Mitzvah, which means that he wishes to form a bond with Hashem and draw near to Him, but because of circumstances beyond his control he is unable to carry it through, G-d regards it as though he had drawn near and clung to Him even though he never did the mitzvah. This is what is meant by the words ילב מבקשי הי even when people only seek G-d, meaning that as yet they only want to observe a mitzvah because G-d commanded that it should be observed (so that they are still only in the category of "seekers"), nevertheless they already deserve that their heart should rejoice; G-d regards with favor both them and their wish to draw near to Him.<sup>1</sup>

#### דרשו הי ועזו:

According to Ramban<sup>2</sup>, לדרוש הי means Tefillah. Shir HaShirim Rabbah<sup>3</sup> comments that אוז means Torah. The meaning, then, would be that if we seek HaSh-m, there are two ways to come close to Him: either through Tefillah or Talmud Torah.<sup>4</sup>

## הוא הי אלקינו בכל הארץ משפטיו:

Although G-d is particularly devoted to us by His Specific Providence (Hashgacha Pratis), He judges and rules the whole world. Yet, whatever He does in the world He does as Hash-m our G-d,<sup>5</sup> for "no misfortune comes upon the world except for the sake of Israel", and "even a ship going from Gaul to Spain prospers only because of Israel.<sup>7</sup>

#### בשרו מיום אל יום ישועתו:

Rav Hirsch explains that there is a form of salvation by HaKadosh Baruch Hu which occurs every day, and that is the continuation of life. Unless we "spread the news," we would tend to forget about this daily ישועה.<sup>8</sup>

## <u>השתחוו להי בהדרת קדש:</u>

Bowing (Hishtachavu) is from the word Shach, low. השתחו literally means: make yourselves low, which is a demonstration of humility.

After coming to the recognition of the glory of G-d's Name and after bringing offerings and drawing near to His presence, one then ought to have attained humility.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Mishlei HaChafetz Chaim

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Beraishis 25:22

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>2:3:3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer, pg. 135

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Praise, My Soul: pg. 42

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yevamos 63a

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ibid.

<sup>8</sup> Quoted in Rav Schwab pg. 138

Humility is the truest awareness of HaSh-m. This is therefore the purpose of bowing down: by lowering the body, "the externality influences the inwardliness"<sup>1</sup>; the external humility induces the genuine inner humility before his Creator Who is perfect with infinite perfection and Who bestows upon him kindness which is eternal. The essence of Avodah is humility.<sup>2</sup>

## אז ירננו כל עצי יער:

If a man would make an idol out of the wood of a tree, that tree would not be fulfilling the true purpose allotted to it. On the contrary, it would be the means by which a man angers the Almighty. When G-d will rule as King, however, and His Sovereignty will extend over the whole world so that all realize that there is no other deity but Him, people will stop using any object for any other purpose than the sake of Heaven. The result will be that the Divine name of Heaven will be sanctified even through the wood of that tree. Then, naturally, "the tree of the forest shall sing."

## ויאמרו כל העם אמן והלל להי:

The word אמן has no counterpart in the languages of the nations, and it is therefore used by non-Jews in its Hebrew form. It means: I am loyal to this and agree with it, and I firmly stand by it. When one publicly utters a blessing to G-d he is thereby making a proposal that the people should concur. The matter is not completed until the hearers demonstrate their consent and their loyalty to the ברכה. Therefore, "Greater is he who responds 'amen' more than the one who pronounces the Brachah"<sup>4</sup>, for, among other reasons, the amen is the strength of the matter and its completion and steadfast acceptance forever. It is the brachah plus its acceptance.<sup>5</sup>

# והוא רחום יכפר עון, ולא ישחית, והרבה להשיב אפו, ולא יעיר כל חמתו:

The four degrees of mercy are enumerated in diminishing order. First we pray that G-d wipe out the sin entirely; then we pray that if He does not consent to wipe out the sin (because of its special gravity or for the sake of setting an example which would deter others from following suit) He should not destroy but should merely chastise; thereafter we entreat that He turn back much of the wrath of the decree although it may already be too late to revoke the decree; and then we use the last resort that the decree, even when carried out, be executed without the full measure of righteous anger. But for this we must pray.<sup>6</sup>

#### והרבה להשיב אפו ולא יעיר כל חמתו:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mesillas Yesharim 7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 57

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chafetz Chaim Al HaTorah

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Brachos 53b

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Praise, My Soul: pg. 70

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Praise, My Soul: pg. 74

HaSh-m frequently withdraws His anger, not arousing His entire wrath. Rather, His "anger", which would result in swift, strict punishment, is often withdrawn in favor of the more lenient method of extending the punishment, in smaller doses, over a longer period of time. Since He is תחבום, merciful, He does not awaken all of His fury at once, as a person would not survive this. He metes out a pain here, a sickness there, sadness, worries, disappointments, frustration, and failures over one's lifetime. This is analogous to one who owes an overwhelming debt which he cannot possibly repay at once; if he pays in small increments over a long period of time it will eventually be liquidated.<sup>1</sup>

## *ופדנו למען חסדך:*

The word פדה, redeem, refers to action by the original owner, for when a stranger purchases something the word "buy" (לקח \ קנה) is used. We are G-d's people and His estate; therefore, rightfully, we should not be subject to others. It is only because of our sins that we were temporarily put into the hands of strange masters, and we wait for the true Master to come, claim His inheritance and *redeem* us.<sup>2</sup>

#### הרחב פיך ואמלאהו:

The Gemara in Brochos 50a writes that this possuk is referring to the words of Torah: this verse thus relates G-d's kindness to the Jewish nation in granting to them every form of perfection. The more earnestly one opens his mouth to request greatness in His service and Torah learning, G-d will in like measure and fill his mouth – מאמלאחו.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer, pg. 145

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 93 <sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 94-95

### Mizmor L'Toda

מְזְמוֹר לְתוֹדָה. הָרִיעוּ לַיהֹוָה כָּל הָאֶרֶץ: עִבְדוּ אֶת יְהֹוָה בְּשִׁמְחָה. בֹּאוּ לְפָנֶיוֹ בְּרְנָנְה: דְעוּ כִּי יְהֹוָה הוּא אֱלֹהִים. הוּא עָשָׁוּוּ. וְלוֹ אֲנַחְנוּ עַמּוֹ וְצֹאן מָרְעִיתוֹ: בֹּאוּ שְׁעָרָיו בְּתוֹדָה. חֲצֵרֹתִיוֹ בִּתְהָלֶה. הוֹדוּ לוֹ בָּרְכוּ שְׁמוֹ: כִּי טוֹב יָהֹוָה. לעוֹלם חִסדּוֹ. ועד דֹר ודֹר אמוּנתוֹ:

According to Bava Basra 14b, this Mizmor is one of eleven composed by Moshe Rabbeinu. In accordance with its name, it was sung by the Leviim as an accompaniment to a Korban Torah (Shavuos 15b). Since this Mizmor is associated with a Korban we have a Minhag to stand while reciting it, just as one would do when actually bringing a Korban.

This mizmor is associated with the Korban Todah, which could not be brought on Shabbos or Yom Tov. It is therefore omitted on these days. It is likewise not recited on Erev Pesach, Chol HaMoed Pesach and erev Yom Kippur because the Korban Todah and its accompanying bread-loaves must be eaten for "a day and a night," which would not be possible on Pesach or Yom Kippur.<sup>3</sup>

The motive for reciting this Psalm of thanksgiving daily follows the assumption that a person might be saved each and every day from some mortal danger without ever having been aware of it. אפילו בעל הנס אינו מכיר בניסו: the very one for whom the miracle was performed may know nothing about it. It is for the unknown miracles in everyday life for which we are ever in debt to Providence that we recite this Psalm.

If מזמור לתודה has been so closely associated with the Korban Todah, one wonders why the organizers of our Tefillah did not place it with the other Korbanos before or with the מזמורים של יום or with the מזמורים של יום which were recited together with the daily Korbanos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 158: The korban todah has one feature that distinguishes it from other korbanos. The lachmei todah, the breads of the accompanying minchah offering, consist of both chametz and matzah. The matzah symbolizes the salvation from the grave danger which the person had been facing, similar to the matzah which commemorates yetzias mitzrayim. However, the chametz – the everyday, usual bread – symbolizes the daily nissim that occur to the person, although he may not even be aware of them. This is a reminder that one should "bensch gomeil" על נחיך שבכל יום עתנו עונון עונון (על נחיך שבכל יום עתנו), for the miracles that are with us every day, and consistently bear in mind how thankful he should be that he was not sick, or that he was not exposed to other dangers.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 158

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 158

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Niddah 31a

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> World of Prayer, pg. 69-70

This can be understood in light of the following Midrash: לעתיד לבוא כל הקרבנות בטלין. Chazal tell us here that eventually, at some point during the time of Mashiach when the Yetzer Hara no longer exists, there will be no further need for voluntary, private Korbanos. Of these, only Korban Todah will remain, along with mandated private Korbanos such as Olos Re'iyah and Shalmei Chagigah. I

The Midrash<sup>2</sup> says that when Mashiach comes all other sacrifices will be abolished; only the prayers and sacrifices of thanksgiving will remain. An era of such purity of thought and deed will come to pass that no prayers or sacrifices will be needed to atone for human failings. The feeling of gratitude for the mercies of Providence, however, will never die out as long as men live on earth.<sup>3</sup>

#### עבדו את הי:

עבדו, the true service of G-d, is primarily and truly performed only in the process of day-to-day living. "To serve G-d" means to devote all one's energy, all the means and talents at one's disposal, and every moment of one's life to the execution of G-d's will. Such a life, and only such a life, can give us true joy of life.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> World of Prayer pg. 159

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Midrash Rabba Vayikra 9 and 27

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> World of Prayer, pg. 70

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hirsch: pg. 53-54

## Yehi Chivod

יְהִי כְבוֹד יְהוֹנָה לְעוֹלֶם. יִשְׁמָח יְהוֹנָה בְּמַעֲשִיוּ: יְהִי שֶׁם יְהוֹנָה מְבֹיְרָו. מֵעַתָּה וְעֵד עוֹלְם. מְמְזְרָח שֶׁמֶשׁ עַד מְבוֹאוֹ. מְהְלָל שֶׁם יְהוֹנָה שְׁמְך לְעוֹלֶם. יְהוֹנָה זְּכְרְך לְדוֹר נְדוֹר: יְהוֹנָה שְׁמְך לְעוֹלֶם. יְהוֹנָה זְכְרְך לְדוֹר נְדוֹר: יְהוֹנָה שְׁמְר לְעוֹלֶם. יְהוֹנָה זְכְּרְך לְדוֹר נְדוֹר: יְהוֹנָה בַּשְׁמֵיִם הָכִין בִּסְאוֹ. וּמַלְכוּתוֹ בַּכּל מְשָׁלָה ׄ: יִשְׁמְחוּ הַשְּׁמִים וְתָגֵל הָאֶרֶץ. וְיֹאמְרוּ בְּגוֹיְם יְהוֹנָה תָּלְרְ לְעוֹלֶם נְעֶד?: יְהוֹנָה מֶלֶךְ עוֹלֶם וְעֵדְ: יְהוֹנָה מֶלֶךְ עוֹלֶם וְעֵדְ: יְהוֹנָה מֶלֶךְ עוֹלֶם וְעָדִי. אָבְּדוּ גוֹיִם מֵאַרְצוֹייׁ: יְהוֹנָה מֶלֶךְ לְעוֹלֶם נְעָד?: יְהוֹנָה מֶעֶלֵת יְהוֹנָה הִיא תָקוּם יוֹיׁ: עֲצֵת יְהוֹנָה לְעוֹלְם נְעֵבְת יְהוֹנָה לְעוֹלְם הְעֵצְת יְהוֹנָה לְעוֹלְם הְעֵצְת יְהוֹנָה לְנִיא תַּקְּם יֹּיֹּ בְּתִר יְהוֹנָה לְעוֹלְם בְּעֵבְת הְנִיבְיה. הוּא צָנָה וַיַעֲמֵר יְהוֹנָה הְיִהוֹה בְּצֵיוֹן. אָנָה לְמוֹלֶם הְעֵילִי הְעֵעֵת בְיוֹלִי. כִּי בָחֵר יְהוֹנָה בְּצִיוֹן. אָנָה לְמוֹלֶם לֹלְי, מְשְׁבְתוֹל לֹא יְתֵיל בְּיִר לְיִהְיִים בְּעִיוֹן בְּיוֹב בְּיוֹם קְרְאֲנוֹנוֹ בְיוֹם קְּרְצֵּנוֹי בְּיוֹם קְרְאֲנוֹי רְיוֹם קְּבְּנִוֹי בְּיוֹם קְרְאֲנוֹי?. יְהוֹנָה הְנָשׁ יְתֹּה בְּנָה לְנִיים בְּמִר בְּם בְּבִּר לִוֹ יְה. רְשָׁרְב אָפוֹי בְעִלְם הְעִנְים הְוֹשְׁבוֹת לְבָּוֹ בְעוֹם בְּעִוֹל בְּיוֹם קְרְאֲנוֹי?.

The number 21 is the key to understanding both יהי משרי and אשרי. The Name of יה is mentioned 21 times in אשרי, <sup>18</sup> and there are 21 אשרי. This number draws its significance from the fact that 21 is the numerical value of the Divine Name אהי-ה which was revealed to משה at the burning bush. G-d told אהי-ה, proclaiming that though He is sublime and omnipotent He is at the same time the helper and comforter whose lovingkindness is ever near to us. This is reflected in יהי מבוד and יהי כבוד ואשרי or spectively: G-d's mastery over nature and man is extolled in יהי כבוד and His all-encompassing mercy is delineated in אשרי.

Interestingly, יהי כבוד consists of eighteen pesukim and the Name of HaSh-m is mentioned nineteen times, alluding to the Tefillah of Shemoneh Esrei which originally consisted of eighteen berachos and was later expanded to nineteen. This is in keeping with the purpose of the Pesukei D'Zimrah, which is to prepare ourselves for the main Tefillah.

'תהלים קי׳׳ג: ב׳-ד׳  $^{2}$ תהלים קלי'ה: יי'ג מהלים קי'ג:י''ט ⁴דברי הימים ט״ז: ל״א תהלים י: ט"ז <sup>ב</sup>תהלים 'תהלים צ''ג:א<sup>6</sup> <sup>7</sup>שמות ט׳׳ו: י׳׳ח אתהלים י':ט''ז <sup>9</sup>תהלים ל"ג: י" שיר השירים י׳׳ט: כ׳׳א<sup>10</sup> 11 תהלים ל׳׳ג: י׳׳א 'תהלים ל''ג:ט' <sup>13</sup>תהלים קכ״ב: י״ג 14 תהלים קל״ה: ד׳ 15 תהלים צ׳׳ד: י׳׳ד <sup>16</sup>תהלים ע״ח: ל״ח "תהלים כ':י'

Page 40 of 196

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> If we include the one formed by taking the first letters of the words ישמחו השמים ותגל הארץ <sup>19</sup> World of Prayer, pg. 71

יהי כבוד is of an especially elevated nature and one should therefore try not to omit it even if he must omit other Mizmorim and only say ישתבח and ישתבח and ישתבח and ישתבח in order to say Krias Shema on time or daven Shemoneh Esrei together with the Tzibbur.<sup>1</sup>

### <u>רבות מחשבות בלב איש ועצת ד׳ היא תקום:</u>

This means, says the Sefas Emes, that we do our maximum to apply all our qualities and traits in serving G-d. The truth is, however, that in the end it is G-d Himself who is the source of any ability we have of getting close to Him.

This is why, although Yosef seems to be the natural leader of the Jewish people, in the end it is Yehuda who produces the Royal lineage. Yosef is the Tzadik, who seems to succeed by his own efforts. (רבות מחשבות בלב איש) Yehuda is the voice which cries out to HaSh-m, the baal teshuvah whose own efforts have failed him<sup>2</sup> (תקום תקום).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 163

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>שפת אמת וישב – [תרמ"ג]: והנה יהודה בחי' שמע קולינו. כמ"ש שמע ה' קול יהודה והיא בחי' דוד המע"ה נעים זמירות ישראל. ובחי' יוסף הוא משלו נותן לו. אבל באמת בכלל ישראל המלכות ליהודה. כי בסוף הכל צריכין לסייעתא דשמיא. וענין זה נוהג בפרט כל איש ישראל ג"כ כמ"ש רבות מחשבות בלב איש ועצת ה' היא תקום. פי' בודאי האדם צריך לחשב דרכו בכל המדות שיוכל להיות נעזר לעבודת השי"ת. אבל בסוף הקב"ה עוזרו.

# Introduction to Ashrei and the Halleyuka's

Rav Yossi expressed a wish that he should have the merit to amongst those who say Psukei DeZimrah every day<sup>1</sup>. Rashi says that what is intended is (the Ashrei plus) the third and last הללו את הי מן השמים. These then comprise Psukei Dezimrah according to Rashi. However, the Rif and the Rambam say that it includes all the החללויה.

These Psalms were chosen because from Tehila LeDavid (Ashrei), they are the last Psalms of Sefer Tehilim. Therefore, they reflect all the macro-themes of the entire book. The purpose of Sefer Tehilim is to praise G-d – as its name clearly indicates. The book provides praises from every spectrum, every spring-board and in every way that a total relationship with G-d would allow for. Ideally, Chazal would have legislated the saying of the entire Sefer Tehillim every day. But, since this was too much, they legislated that we would say those Tehillim that reflected the core and summary of all that came before<sup>4</sup>. That is why they all begin and end with the word ספר שבר which literally means "praise G-d" for they are the praises of all of ההלים, and hence reflect, in the words of the Maharal, praises before the core and summary of the means "praise G-d", and hence reflect, in the words of the Maharal, praises before the last part of the last praise of the last part of the last part

אשרי does not begin with these הללויה. The real beginning of אשרי is תהילה לדוד. Still, it is the only one of the Psalms that begins with the word ההילה a psalm or perhaps 'the psalm'. It is the quintessential Palm of David! Rav Hirsch says that the word ההילה is referring to all six Psalms which form one whole unit<sup>7</sup>.

The greatest praise of G-d is that we have such a relationship with Him. Our very saying of these Psalms is הללויה.

(see further under the הללויה after the אשרי)

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>מסכת שבת דף קיח ע״ב: אמר רבי יוסי יהא חלקי מגומרי הלל בכל יום איני והאמר מר הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף ומגדף כי קאמרינן בפסוקי דזמרא

בקדשו: שני מזמרים של הילולים הללו את ה' מן השמים הללו אל בקדשו:  $^2$ רש"י, שם: פסוקי דומרא - שני מזמורים של הילולים הללו את ה' מן השמים הללו אל בקדשו:

ם יוסף שם  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Elie Munk, the World of Prayer.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Aryeh Kaplan points out tha *Halal* has other meanings as well. One of them is 'brightness and shine' as in the verses "Behold the moon does not shine (*halal* (Job 25:5), and "When [G-d's] lamp shined (*halal*) over my head." (Job 29:3) (Midatation and the Bible, pg. 137

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> מהר"ל, חידושי אגדתא, דף קיח עמ ב: מפני כי הוא הלול לאמתת שמו יתברך, ולפיכך דבק בהלול זה שמ י"ה, ושאר הלולים גדולים לא מגיעים לאמתת שמו יתברך משא"כ באלה

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Rav Hirsch, Tehillim, pg. 469

## Ashrei

אַשְׁרֵי יוֹשְׁבֵי בֵיתֶך. עוֹד יְהַלְּלוּן פֶּלָהוּ: אַשְׁרֵי הָעִם שֶּבֶּכָה לוֹ. אַשְׁרֵי הָעָם שֶׁיְהוֹּה אֱלֹהִי הָעָם שֶׁיְהוֹּה אֲלֹהִי הָעֶם שֶׁיְהוֹּה אֲלֹהִי הָעֶּלָה יְּדְּוֹלְּ הְּנֶה: בְּכָל יוֹם אֲבָרְכֶּה שִׁמְּלְ לְעָד: נְּדְּלֹּהְ יְהְּהָּ הְּהֹּוֹךְ יְהְנָה שְׁמְלֵ לְעָד: בְּרֵל יוֹם אֲבָרְכֶּה שִׁמְלֵ לְעָד: נְּדְלֹּהְ יְשְׁהָּ וְנְדִּרּוֹ אֵין חָקֵּי: דּוֹר לְדוֹר יְשֹׁבְּח מְעֲשֶׁיך. וּבְּבוֹר יְבִּיתוּ וְצִיְדְּחָת אֲבָּר יִבְּנִי הִעָּם הְּבָּר יְבִּיתוּ וְצִדְקְתְר יְבְּנִהּ: חָנּוּן וְרַחִּם יְהְוֹה אֲשִׁיחָה: וְעֲדֹּוֹ נוֹרְאֹתֶיך יְבְּבְּי וֹנִהְ אֲשָׁייִן יְבְּרָהּבְּה יְבְּלְ אַשְׁי יְבְּרִב טּוּבְרְ יְהְוֹהְ בְּבְּל וְוֹר יְדֹבְּרוּ: לְהוֹדְיעֵ לְבְּנִי הָאָדָם גְּבוּרֹתְיוֹ. וּלְבְל וֹוְר וְדְר: טוֹב יְהוֹהְ לְכָל הְוֹר יְדְר: טוֹמֶן יְהְוֹהְ לְבְל הְוֹר יְדְר: טוֹמֵן יְהְוֹהְ לְכָל הְנְבְיִי הְשְׁקְּרְ בְּכִל דּוֹר דְדֹר: טוֹמֵן יְהְוֹהְ לְכָל הְנָלְים. חְוֹקְף לְכֵל הְבָּפוּפִים: עֵיְיִבְיל הְוֹר יְדְר: טוֹמֵן יְהְיָה לְכָל הְנְלְיִים. וְחֹקְף לְכֵל הְבָּפוּפִים: עֵיְיִל הְּבָל הְוֹר דְדֹר: טוֹמֵן יְהְנָה לְכָל הְנָבְיִים. וְחֹקְף לְכֵל הְבְּבִיי וְיִנְהְיִם בְּתְּת בְּבֶל דְּוֹר דְדֹר: טוֹמֵן יְהְנָה לְכָל הְנְבְיִי יְבְנִי לְּבָּיִי בְּבָּל הְוֹר דְדֹר: טוֹמָן יְהְנָה לְכָל הְנְבְיִי יְבָוֹוֹי יְדְנָב רְיִבְיִם בְּעָתוֹי בְּנְתִי בְּבָוֹ בְּבְעוֹל יִי בְּבָב בְּוֹב בְּבְיוֹב הְלְבָּית בְּבְּבְיִי בְּתְוֹב בְּבְיִי בְּבְיִבְיִי בְּיִבְיְי בְּבְיִי בְּבְיִי בְּיִבְיִי בְּתְּבְיִי בְּבְיִי בְּבְיִבְיִי בְּתְבְיִי בְּבְיִבְל בְּבְרְי בְּבְרְים בְּבְתְיף בְּבְרְיִים בְּעִתְּם בְּבְיִי בְּבְבִיוּ הְיִבְיְי בְּבְּבְיוֹ שְׁשְׁבְיִי שְׁבְיִבְיוּ בְּבְיִבְיְי בְּבְיבְיִים בְּעִתְּהִי בְּרְבְיִב בְּבְבְיוֹב בְּרְרְיִבְיּי בְּבְבְיִבְיוֹי בְּרְיִבְיְי בְּבְיבְר בְּבְר בְּבְיבְבְיִבְיוֹם בְּבְרְים בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְיבְיְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְבְיוֹם בְּבְיבְים בְּבְּבְיוֹבְים בְּעִבְּים בְּיִבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְים בְּבְּבְיבְּיִים בְּיבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְיבְיוֹם בְּיִיבְים בְּבְיבְיְיוּבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים ב

The Gemorah says that whoever says Tehila LeDavid every day (and takes its lessons to heart<sup>5</sup>) is a Ben Olam Haba<sup>6</sup>. The Gemorrah then concludes that it cannot be because it is an alphabetical acrostic, because, if that were the case, one would do better at saying the psalm אשרי תמימי דרך, which repeats the ב, eight times<sup>7</sup>. Nor can I the because of the central verse אשרי לכל חי רצון, which show G-d's Hasgacha Pratis over all His creatures. For, were that the case, one should say the הלל שונה אוכן לחם לכל בשר כי לעולם חסדו <sup>8</sup>. The Gemorrah concludes that it is because the אשרי has both elements – it is both an alphabetical acrostic and it has the verse מות את ידיך.

תהלים פד ה תהלים קמד טז תהלים קמה 3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>תהלים קטו יח

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רבינו יונה, רב ש״ר הירש, ר מונק <sup>6</sup> מסכת ברכות דף ד עמ' א: אמר רבי אלעזר אמר רבי אבינא כל האומר תהלה לדוד בכל יום שלש פעמים מובטח לו שהוא בן העולם הבא

ברכות, שם: מאי טעמא אילימא משום דאתיא באל"ף בי"ת נימא אשרי תמימי דרך דאתיא בתמניא אפין  $^7$ 

 $<sup>^8</sup>$  It would seem that this is a great praise than פותח את ידיך. פותח את ידיך פותח את ידיך פותח את ידיך פותח את ידיך shows that G-d actively seeks out and gives to all His creatures. Moreover, נוצן לחם לכל בשר talks of G-d providing for the actively identified needs -רצון- of all his creatures, whereas נותן לחם לכל בשר shows that He gives all the basic needs to His creatures, whether they realize what those needs are or not. (This is actually the flip-side of the first reason. For someone who will only actively seek out his needs if he realizes what they are.)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ברכות, שם:אלא משום דאית ביה פותח את ידך נימא הלל הגדול דכתיב ביה נותן לחם לכל בשר

מסכת ברכות דף ד עמ' א: אלא משום דאית ביה תרתי רש"י, שם: דאית ביה תרתי - דאתי באל"ף בי"ת, ויש בו שבח הכנת מזון לכל חי:

Meshech Chochma says that this statement is in contrast to that which the Sages say elsewhere, that whoever says Hallel every day is as if he has cursed and blasphemed G-d. This is because Hallel is talking about the miraculous Providence of G-d. By praising G-d for this every day one implies that G-d only operates at this level or that it takes a miracle for him to recognize G-d's Providence. On the other hand, Tehila LeDavid praises G-d for His ongoing Providence in nature. By saying Tehila LeDavid three times a day one shows that he recognizes that G-d is involved with the natural world at all times<sup>1</sup>.

The truth is, Meshech Chochma continues, that there is no real wonder that G-d should interfere in a miraculous way with the natural order. What is more remarkable is the continuous nurturing of the natural order and the combining and interacting of the elements in such a way that it produces the natural production of food and sustenance of billions of creatures every day, each according to his own needs<sup>2</sup>. This ongoing Hashgacha shows the wisdom, wholeness and glory of G-d more than miracles do. Therefore, the Ashrei is composed as an alphabetical acrostic, for the aleph beis shows the natural order, letter after letter, from the beginning to the end<sup>3</sup>.

Similarly, in the first of the Birkas Shema, ברכת המאורות, there is also an alphabetical acrostic. For, on the surface, it appears that the order of nature operates automatically, each cause creating an effect. And yet, miraculaously, through this seemingly inexorable determinism, G-d arranges things that everyone has their food - משביע לכל - True, man has to plough and sow and reap, but the whole world is predisposed to him doing this<sup>4</sup>. This is the true miracle<sup>5</sup>.

The Gemorrah therefore concludes that the *maalah* of the Ashrei is that it is both alphabetical – i.e. reflects the natural order – and that, through this natural order, G-d

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>משך חכמה ויקרא כו ד: ולכן האומר הלל הגדול בכל יום (שבת קיח:), שמורה שראוי להודות רק על הנך פעולות שעל דרך נס, אבל מפעלות הטבע אין צריכים להיוצר אחרי שבראן ה"ז מחרף ומגדף, אבל כל האומר תהלה לדוד בכל יום (ברכות ד:), שזה מדבר על מפעלות סדור הטבעיי, אשר בכל יום, כמבואר, מובטח שהוא בן העולם הבא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>שם: והנה על דרך נס בלתי סדור הטבעיי אינו מן הפלא, כמו מן וכיו״ב, אבל הענין הנפלא בהטבע הוא ההזנה התמידית, שזה קיום הנמצאים והרכבת הנפרדים, ובדרך טבעי כל יום קבוע הזנה לאלפי אלפים בלי מספר נמצאים, מזון, אשר כל אחד יזון מן הטבע

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>שם: הוא פועל מורה על חכמה ושלמות וכבוד השי״ת למבין, יותר ממה שמורה הנסיים, ולכן אמרו (ברכות ד:) משום דאיתא באלפא ביתא, שענין אלפא ביתא מורה על סדור טבעיי, שאינו מדלג, רק שהולך מאלף עד תי״ו.

⁴והנה בענין הטבע צריך גם פועל היצורים, וזה כמו חרישה, וקצירה, וזריעה וכיו״ב, רק שהאדם מוצא הכל מוכן לפניו וכל העולם עומדים הכן לשרתו, ומכין מזון לכל בריותיו אשר ברא.

 $<sup>^{0}</sup>$ שם: ולכן בברכת המאורות בחול ושבת סדרו באלפי ביתא. והוא כמו סדור הטבע, שמתנהג בלא מרוצה, רק שהולכין הסבות קשורות והעלולים מסודרים, ובאופן הסידור הטבעיי אם נותן מזון להנמצאים אז הוא ענין פלא. וזה משביע לכל חי רצון (תהלים קמה, טז).

gives us our food  $-\frac{1}{2}$  מתח את ידיך (see further in the footnote<sup>2</sup> for a continuation of this discussion by the Meshech Chochma).

The Maharsha explains that the alphabetical acrostic, which contains wondrous praises of G-d, teaches us that we can serve G-d with every letter of the alef-beis, i.e. with every bit of our energy and at every moment. We can use every one of the talents G-d has given us and every weakness that He challenges us with to achieve our purpose in life and thereby truly praise G-d.<sup>3</sup>

#### אשרי

Every chapter that was particularly dear to David was commenced with 'Happy' and terminated with 'Happy'. He began with 'Happy', as is written, 'Happy is the man', and he terminated with 'Happy', as is written, 'Happy are all they that take refuge in Him<sup>4</sup>'.

#### אשרי יושבי ביתד:

תהלים קמה מctually begins with the words תהלים תהלים. This verse, אשרי יושבי, is from תהלים מחלים מחלים מחלים, is from תהלים מחלים מחלים, is from תהלים מחלים, and is recited by way of introduction. The Mishnah tells us:חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת ומתפללים כדי שיכונו לבם לאביהם שבשמים, - the early Chassidim would prepare themselves for prayer for one hour before through meditating and concentrate their hearts on their Father in Heaven $^5$ . The Gemara

<sup>1</sup>ולכן דייק רש"י (ברכות ד:) משום דאית ביה תרתי, דאתי באלף בית ויש בו שבח הכנת מזון לכל חי, דעל דרך סדור הטבעי והכל מוכן זה עיקר מטרה יותר ממפעלות הנסיי, אשר ע"ז נאמר בהלל הגדול נותן לחם לכל בשר (שם ס"פ קלו), שהכל על הפלאות נגד הטבע שחשב שמה.

<sup>2</sup>משך חכמה, שם: ולכן אדם הראשון קרא שמו ה'.שהוא ראה הפעולות איך נעשו והיסודות איך נבראו, שזה מה שמורה איך השם הוא נותן הצורות והבריאה ביסודות.

ולזה אמרו במדרש (בראשית רבה יז-ה) אני ה' הוא שמי, הוא שמי שקרא לי אדם הראשון. אבל אברהם הכיר הטבע והתבונן בה, ומדרכי הטבע והליכותיה הבין מפעלות תמים דעים, והכיר היוצר מתוך הצורה ויש מנהיג לבירה זו (שם ר"פ לט), וע"ז מורה שם אדנות, ולא היה אדם שקרא להקב"ה אד' עד שבא אברם (ברכות ז:), כי שם ועבר ומתושלח ידעו הויות הנמצאים בחידוש מהשם מקבלת אדם הראשון והשיגו דרכי ה' מן הסבה אל המסובב, ומהעילה להעלול, ומן המוקדם להמאוחר, לא כן אברהם, השיג מן המסובב ומהעדר השם האמיתי, שהוא בראן וחדשן מן האפס וההעדר המוחלט, וע"ז יורה שם אדנות. והשגה זו העיקרית בכונת הבריאה, לכן אמרו בהבראם באברהם (בראשית רבה יב-ח), וכמו שהאדם שאינו מבין על מציאות והשגחת הבורא רק מן הנבראים יודע ומבין שנבראו ומושגחים בפעולות בורא מחויב במציאותו ובחמתו המתאחדת עמו, וזה הבנה כהשגת אברהם, וכמוש"א (בראשית ב, ד) ביום עשות ה' אלקים ארץ ושמים, זה על ההשגה מלמטה למעלה, מן המאוחר אל המוקדם.

### <sup>3</sup>Rabbi Yisroel Roll, Inner Peace pg. 64

⁴מסכת ברכות דף י ע״א: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד פתח בה באשרי וסיים בה באשרי פתח באשרי דכתיב אשרי האיש וסיים באשרי דכתיב אשרי כל חוסי בו: (היינו לפי השיטה בגמ′ שם הרוצה להוכיח שתהילה א & ב חדא תהילה הט.)

<sup>5</sup>מסכת ברכות דף לב ב: חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת: מנא הני מילי אמר רבי יהושע בן לוי אמר קרא אשרי יושבי ביתך explains that the source for this practice is the pasuk יושבי הללוך סלה אשרי – i.e., first אשרי וושבי ביתך and then עוד יהללוך, - can one reach the proper state of mind for tefillah.

While we are not like the original Chassidim (with the power to meditate for an hour), אשרי nevertheless offers us an opportunity to concentrate, at least momentarily, about Whom and to Whom we are talking before we engage in יהלנוך, which in Tefillas Shacharis consists of the recitation of תהלה לדוד together with the last five chapters of Tehillim.<sup>2</sup>

The wording is not יושבים בביתך but rather ישבי ביתך: true progress on the road to salvation can be made only if, in addition to coming to the House of G-d at certain stated intervals, one will take the impressions gained there out into everyday life, thus spending all of one's life in the House of G-d, as it were, and allowing all his days on earth to become a hymn in praise of G-d.<sup>3</sup>

### <u>סלה :</u>

means forever<sup>4</sup> and is mentioned five times during the prayers.

The reward of coming to sit in G-d's house (אשרי יושבי ביתיך) is to merit to praise Him more and more (עוד יהללוך סלה), by creating a apirutal momentum which will carry through even to the world to come (סלה).

#### אשרי העם שככה לו:

שככה לו – that this is our custom, to praise G-d. <sup>1</sup>

רש"י, שם

מסכת עירובין דף נד וכן ברש"י ובתרגום  $^4$ 

ם מסכת סנהדרין, דף צא עמ' ב $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hirsch: pg. 81-82

The Gematria of משה (משה through whom G-d chose us. So it is as if we are saying, *Happy is the nations that has Moshe Rabbeinu*. Each and every Tzadik of every generation has the status of Moshe Rabbeinu and therefore this is a general praise of our Sages<sup>2</sup>. (Gra)

### אשרי העם שהי אלוקיו:

That G-d should be our G-d is a much greater achievement than any material achievement. (Abrabernel)

### *תהלה לדוד*:

The praise of Dovid applies to the last six psalms of Sefer Tehillim, all of which we say now, beginning with this one. (R. S.R. Hirsch)

## ארוממך אלוקי המלך ואברכה שמך לעולם ועד:

You, G-d, are intrinsically מרומם – elevated, but I will praise (ואברכה) Your manifestations (שמד). (שמך)

The Midrash learns from here that every blessing has to have מלכות and מלכות מלכות).

#### בכל יום אברכ<u>ך:</u>

This continues from the previous verses, i.e. and this blessing from G-d continues every day, since G-d renews His creation every day, prompting us to praise G-d every day in turn. (שיח יצחק)

## <u>ואהללה שמך לעולם ועד:</u>

I will praise you (אברכך), but also proclaim your name in the world (ואהללה שמך) (R Hirsch)

I will never lose enthusiasm for G-d's renewal of Hashgacha; rather I will review with renewed interest all the old comprehensions and to wonder about them ever more to the point where I will infect others with my enthusiasm (לשון הפעיל = ואהללה). (Rav Munk)

## גדול הי ומהולל מאד:

ווהר, ואתחנן $^{1}$ 

סידור הגר"א $^2$ 

this refers to G-d's attribute of kindness.<sup>1</sup>

It does not say ה' גדול which would have described G-d. Tahter is says - that only He is truly גדול; (Rav Munk), for it is only with respect to G-d that the word גדול has true meaning.

With this extra insight into G-d, we not only say ואהללה שמך as we said above, but now מהולל מאד – greatly praised. (שיח יצחק)

### *ולגדולתו אין חקר:*

The more we try to understand His greatness, we will know that we don't know and therefore we limit ourselves to praising Your actions (דור לדור ישבח מעשיך)

### *דור לדור ישבח מעשיך:*

It does not state that "generation from generation will inquire concerning the praise of Your works", because the new generation is unaware of what to inquire and usually does not understand that there is any need to inquire. It is the duty of the old generation to teach the younger generation: "Generation to generation will praise Your works" and the next generation learns and adds to what they received."<sup>2</sup>

Rav Hirsch notes that the the words יאידו as well as יגידו in this verse talk about him and them (i.e. the third person). This changes to the first person in the next verse – אשיחה. The following verse goes back to אשיחה – they – and then back again to אטפרנה. This shows, he says, that the people only understood some of the praises, while more mature praises has to be said by David HaMelech himelf, in the hope of inspiring the rest of the world to this level in the future<sup>3</sup>.

#### הדר כבוד הודיך ודברי נפלאותיך אשיחה:

אשיחה is the verb for the whole sentence which translates:

I will tell of the (revealed) splendor of the glory of Your (hidden) Majesty, and of the words of your wonders.

אשיחה means to spontaneously tell (Malbim) or to continuously tell. (Rav Munk)

Whereas the previous verse was in the plural, this verse is in the singular; i.e. just as each generation will praise you, so will I. (רשייי). However, the praise in this verse is

ר ש"ר הירש פירוש על ספר תהלים  $^{3}$ 

גדלך - זו מדת טובך  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 123

greater than that in the previous one. For the individual can achieve a level of seeing G-d's hidden wonders that the community cannot.

#### ועזוז נוראותיך יאמרו וגדולתך אספרנה:

The verse changes from the plural (אמברוה) into the singular (אספרנה). The masses can undersatand ועזוז נוראותיך – the strength of your awesomeness to punish the wicked, but I (Dovid) tell of your kindness (גדולתך), for I see that even your justice is comeing from your ערשיי). The masses but say what they see (יאמרו); but I tell it to others (אספרנה).

#### זכר רב טובך יביעו וחסידך יברכוך:

This is a continuation of the previous verse. We said that the masses see your punishments as coming from justice and not kindness. However, they do see but a זכר of goodness in this - an intimation of love coming for afar. (Rav Munk), while the individuals חסידים go further in blessing you.

#### <u>חנון ורחום ה׳ ארך אפים וגדל חסד:</u>

This is a truncated version of the יג מדות:

חנון – G-d is free-giving, even to the undeserving.

ברחום - Even when we fail to do Teshuva and G-d punishes us, He does not destroy us.

 $rac{r}{r}$  - in the 13 Attributes, the name  $rac{r}{r}$  appears twice: Even tough G-d knows that we are about to sin, G-d sustains us. After the sin, He sustains us yet again, to allow us to do Teshuvah.

ארך אפים – G-d patiently waits for us to do Teshuva, before He considers punishment.

ורב חסד - this appear as ורב חסד in Moshe Rabbeinu's original version. G-d's kindness removes the effects of the sin after we have done Teshuvah. Dovid changes to stress that it is not just G-d's great חסד but that מוגדל סז ורב appears to grow every day. (רד"ק)

### <u>טוב הי לכל, ורחמיו על כל מעשיו:</u>

This continues the theme of the previous verse. His mercy is applied to everyone. However, in טוב הי לקוויו, apparently qualifying that G-d is not good to everyone but only those who hope in Him. Chazak explain that this is like a gardener of an orchard who when he waters waters everything in one shot, but when he cultivates, he only does so for the trees with the best fruit.<sup>2</sup>

When someone buys something new made out of leather from an animal, one opinion holds not to wish the person תתחדש, as it says ורחמיו על כל מעשיו.<sup>3</sup>

#### ידוך הי כל מעשיך וחסידך יברכוך:

Since טוב הי לכל (the previous verse), therefore יודוך.

Once again there is a change from the plural – the masses (יודוד) in the first part of the verse to the higher level of the individual (וחסידך יברכוך). This individual is defined as the חסיד, and it is the praises of the חסיד that begin from here and continue to the end of the psalm. (Rav Munk). According the the Rambam, the צדיק does all that G-d requires of him; the חסיד goes further. His love of G-d leads him to ask what would please G-d and to do this as well. (מסילת ישרים) The word חסיד comes from the word חסיד, for only one who is a giver can get out of loving himself and turn himself outwards to loving ". (The Alter of Slabodka)

## <u>כבוד מלכותך יאמרו וגבורתך ידברו</u>

The verse talks about מלכותך which is G-d's acting through nature and גבורתך which is His acting through miracles. (מלביים). On the former we engage in אמירה, a shorter praise. On the latter we engage in דבור, a longer and more comprehensive praise. (שיח יצחק, מלביים)

### <u>להודיע לבני האדם גבורותיו וכבוד הדר מלכותו:</u>

Here the order is reverese from the verse above – praise for G-d's גבורות (His miracles) come here before praise for His מלכות (the natural order). Above was talking about our praises, but here it is talking about teaching others how to praise G-d – להודיע לבני האדם. When teaching others, it is easier to start with the miraculous, since these are clearer. However, our own sensitivity has to be to recognize G-d through nature every day, what the Ramban calls נס נסתר (the hidden miracles of nature) and then to be alert to His miraculous intervention as well. (אלשיייך)

איכה, ג כה $^{1}$ 

משל לאדם שיש לו פרדס כשהוא משקה, את כולו הוא משקה וכשוא עודר אין עודר אלא לטובים  $^{2}$ 

רכז ו רכז ו $^3$ 

## מלכותך מלכות כל עולמים וממשלתך בכל דור ודור:

<u>ر</u>

Dovid omitted the letter Nun because a Nun could introduce a verse of מַנְילֹה, of falling<sup>2</sup>. The following verse hints at this and offers consolation: "Hash-m supports all that fall "<sup>3</sup>

Yet, this requires explanation, for Dovid could have been inspired to write many joyous lyrics which begin with a Nun. The answer is that he actually is singing a song of thanks for the great kindness of HaSh-m even in deeds which to others seem to be calamities. The national misfortune cannot openly be mentioned as a benefit and as a cause of gratitude, and therefore it is passed over in silence. But thereby he hints at the plan of HaSh-m which arranges all the events and affairs so that they eventually improve the world and bring benefit to Israel in every generation and at the final era, when the final good shall be attained. At that time they shall look back and understand that all which transpired, including even what had seemed "falling" and distress, was necessary for the great final good.<sup>4</sup>

### סומך הי לכל הנופלים וזוקף לכל הכפופים:

See under J above.

Men are wont to attribute their growth and progress to their own abilities; they feel they owe their advancement and development to their own power and wisdom. It is only when they stumble and fall that they recfonze the finger of some

גר"א, משלי כז כז <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת דף ברכות עמ' ד: אמר רבי יוחנן מפני מה לא נאמר נו"ן באשרי מפני שיש בה מפלתן של שונאי ישראל דכתיב נפלה לא תוסיף קום בתולת ישראל במערבא מתרצי לה הכי נפלה ולא תוסיף לנפול עוד קום בתולת ישראל

<sup>&</sup>quot;מס' ברכות, שם: אמר רב נחמן בר יצחק אפילו הכי חזר דוד וסמכן ברוח הקדש שנאמר סומך ה' לכל הנופלים:

רש"י: אפילו הכי - אף על פי שהפסיק נו"ן מפני נפילה שבה, ולא אבה לרמזה חזר ורמז

סמיכת הנפילה תכף לה:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 137-138

Higher Power. To David's spirit, the opposite is true. He vies the falling of man as man's own doing. .... But the ability to remain upright .... they owe to G-d<sup>1</sup>. (Rav Hirsch)

The Maharal extends this idea to the Jewish people as a whole. By the normal laws of history, the Jewish people ought to fall and disappear. But G-d sustains us<sup>2</sup>.

### עיני כל אליד ישברו:

All, including the rich and the self-contained, have their eyes turned solely towards You to fulfill their needs. (R. Munk). Without You even the most powerful and the wealthiest havn't a clue where their next morsal would come from<sup>3</sup>.

The verse before this (סומך ה׳ לכל הנופלים) does not address the Almighty directly. Why, then, does this verse speak to Him directly? The reason is that the matter of sustenance, earning a livelihood, is not given over to any angel to regulate, but remains in the control of the Almighty Himself, as the Sages of the Talmud teach. For this reason, in regard to sustenance and a livelihood we address Him directly, whereas concerning other matters, indirectly. (Chofetz Chaim)

# <u>עיני כל אליך ישברו ':</u>

Food is intentionally planned to be seasonable and temporary in order to induce men to "hope to You". The Mannah in the desert did not fall once a year in great supply but they gathered it every morning, and it was too perishable to be stored in order "to make known to you that not by food alone does a man live, but a man lives according to the word that comes from the mouth of HaSh-m." Therefore, unlike metals and fuels and building-materials, food is not found in static deposits in amounts to feed men for many years, all food is subject to spoilage, and is available only at certain times so that men need constantly to raise their "eyes to You". In general, humans have intentionally been created to have many needs, and one of the purposes is that they constantly be reminded of the necessity to turn their eyes to HaSh-m for help.

מהר"ל, נצח ישראל, פ' יג $^2$  מחר"ל, נצח ישראל, פ' יג $^3$  שיחות מוסר, שנת תשל"ב, מאמר ל

4 מסכת תענית דף ב 5 מפני מנים

חפץ חיים – ספר אהבת חסד פ"ד בהארה  $^{5}$ 

<sup>7</sup>Devarim 8:3

<sup>8</sup>Praise, My Soul: pg. 141

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R Hirsch on Tehilim, pg. 468

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>The word ישברו is related to the Aramaic ישבר, meaning to understand, or יםברי, which is said before making Kiddush, and means, 'Pay attention to me, I want to be motzi you, to include the fulfillment of your obligation with my berachah." The Targum of לפורקנך פו לישונתך קיותי ה', I hopefully look forward to Your redemption: Rav Schwab on Prayer pg. 173-4

## ואתה נותן להם את אכלם בעתו:

You give each and every species their exact food needs (אכל<u>ם</u>) each at the exact time. (Radak)

### עיני כל אליך ישברו... פותח את ידך:

Etz Yosef tells us that this verse is actually an acknowledgement that G-d provides for each individual's physical sustenance, shelter, clothing, possessions, and all his particular needs. If so, asks the Maharsha, what does כמתח את ידך come to add? The Maharsha answers that the verse פותח את ידך does not say that G-d satisfies us with food. Rather, it says ממון instead of ימון instead of ימון: we praise Hashem for satisfying us with spiritual nourishment, i.e. allowing us to have and express our inner will. Free will is given so that ultimately we will use it to serve Hashem.<sup>2</sup>

#### פותח את ידך:

This verse is the highlight of the Psalm,<sup>3</sup> as underscored by the halacha in Orach Chaim 51:7 that if one failed to have kavannah while saying פתח את ידך he must repeat it<sup>4</sup>. Since this mizmor follows the aleph-beis, he must repeat all the words from פותח את ידך until the end of the chapter even if he already said them.<sup>5</sup>

as contrasted to the previous verse, פותח פותח emplies giving with complete – מותן – with a compleely open hand, on contrast to mere giving - גותן.

את ידיך of HaSh-m is His גבורות, for providing food for man is a greater act of Hashgacha on G-d's part than the Redemption<sup>6</sup>. Providing a person with his pornosa to be able to buy such food is one of the keys the G-d keeps for Himself and does not give to over to a מלאך (i.e. it is a direct from of Hashgocha).

עמ' רפא עניין בלב אליהו סוף ח"ג, קונטרוס זכרון צדי', עמ' רפא

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup> מסכת כתובות, דף סז ע״ב: ההוא דאתא לקמיה דרבא אמר לו במה אתה סועד אמר לו בתרנגולת פטומה ויין ישן אמר ליה ולא חיישת לדוחקא דציבורא אמר ליה אטו מדידהו קאכילנא מדרחמנא קאכילנא דתנינא עיני כל אליך ישברו ואתה נותן להם את אכלם בעתו בעתם לא נאמר אלא בעתו מלמד שכל אחד ואחד נותן הקדוש ברוך הוא פרנסתו בעתו

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rabbi Yisroel Roll, Inner Peace pg. 65

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Praise, My Soul: pg. 141

 $<sup>^4</sup>$  במהרש"א, ברכות – גם הפסוק הוקדם "עיני כ אליך וכו'" נכלל בהלכה זו.  $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 175

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> מסכת פסחים, דף קיח עמ' א: (אמר רבי) יוחנן [ואמר רבי] יוחנן קשין מזונותיו של אדם יותר מן הגאולה דאילו בגאולה כתיב המלאך הגאל אתי מכל רע מלאך בעלמא ואילו במזונות כתיב האלהים הרעה אתי אמר

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> מסכת תענית דף ב עמ ב: ג מפתחות לא נמסרו לשליח (חיים, גשמים ותחיית המתים) ... במערבא אומרים  $^{7}$  אף מפתח של פרנסה

## ומשביע כל חי רצון:

רצון ומשביע – Not only filling, but satistying – the right taste, texture and colors for each species.

לכל חי רצון – The previous verse – ואתה נותן להם את אכלם בעתו – was talking about fulifilling the objective food needs of each being. Here Dovid goes further, talking about fulfilling חי רצון – the subjective wants or needs.

- "the desire" of all who are living. However, רצוו can alos mean goodwill or benevolence, as in יהי רצוי אחיו, he shall be pleasing to his brothers, or יהי רצון מלפניך, the meaning there being that of finding favor with others or being well-liked. Therefore, this pasuk would mean that HaKadosh Baruch Hu provides a person with good will and favorable acceptance in the eyes of others, which is the prerequisite for all parnassah. This could apply to a beggar who knocks at the door or to a professor who is applying for a position at a university. If the beggar finds favor he will receive a donation, and if not, the owner will either close the door in his face, or if he wants to at least fulfill the mitzvah of tzedakah, he will give him only a pittance. Similarly, a professor with the highest qualifications who is not liked by the board of directors will not be given tenure by them. A salesman of goods or services who is not well-liked will not get an order. There were instances of famous painters who died in poverty because nobody would buy their works; they were not well-liked. Nevertheless, after their deaths, their paintings were sold for a great deal of money. The finding of favor with others, which results in one's parnassah, is a neis which comes directly from HaKadosh Baruch Hu. Nobody understands why and how certain people have רצון while other do not. The secret of parnassah is known only to HaKadosh Baruch Hu. (Rav Hirsch, Tehilim)

<sup>1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise My Soul: pg. 176. Similarly, the concept of parnassah also has two aspects: that of it being a nes from HaKadosh Baruch Hu, which is based strictly on emunah, and the human intellectual element necessary in the pursuit of one's livelihood. Both of these aspects are referred to at the time of the Heavenly judgment: בשנה שמכניסין אדם לדין אדם לדין אדם לדין אומרים, When a person is brought to trial (after death) he is asked: Did you conduct your business affairs with faith? (Shabbos 31a) This question, concerning one's business dealings with emunah, has two meanings. First, it means: Did you conduct your business with the conviction that it is not your efforts that will bring about your parnassah? Did you firmly believe that your parnassah has been predetermined by HaKadosh Baruch Hu for reasons, and in a manner, which we cannot understand? That when you offered your merchandise or services for sale, it was strictly up to HaKadosh Baruch Hu whether or not you would find favor in the eyes of your potential clients? That your parnassah was really a neis from HaKadosh Baruch Hu? And it also means: Did you conduct your business honestly? Could people trust you? For this, you will have had to use your human intelligence; you will have had to learn a trade or other means of earning a livelihood.

The measure of G-d's kindliness in this world is apparent not only in the abundance of the food and the marvels of the food-supply but also in the quality of the food. The nourishment could have been tasteless and colorless and without aroma, and the eaters would have been happy to ingest the life-giving materials even without any enjoyment. But the Creator made the eating-function into a considerable pleasure by bestowing on food taste, color and aroma so that the living will be encouraged to take nourishment even when they are not rational enough to eat for self-preservation and even the rational enjoy their food and thereby stimulate the beneficial secretions which aid digestion. In addition, the Creator gives variety to tastes, colors and aromas to satisfy the desire of all the living. Some of these are not essential but are intended solely for giving pleasure.<sup>1</sup>

#### צדיק ה' בכל דרכיו וחסיד בכל מעשיו:

דרכיו referes to the ends, the purpose whereas מעשיו refers to the means. (R Munk) Gd is אדיק בכל בדרכיו, i.e. He provides a perfect purpose, using perfect ends – חסיד בכל even where we do not see this such as in cases of מעשיו. (Iben Ezra).

#### קרוב הי לכל קוראיו לכל אשר יקראו באמת:

To be answered by G-d, on has to call Him באמת – in truth. This involves at least 3 compnents:

- 1. One has to make the right השתדלות
- 2. One has to truly recognize that He is the source of providing for all our needs.
- 3. One has to be trying to do His Will i.e. keep His Torah. (R Munk)
- 4. Afer G-d has answered Him, one should not hope that He will now "leave him in peace" so that he can now enjoy life undisturbed. This will happen if one sees G-d as a mere tool for self-gratification. (R Hirsch). Similarly, the Besht stated that the test of how sincerely one has prayed is after the prayer. One expression of this is whether, after praying, one finds oneself waiting for the instant grafitication of what one asked for. This will be an indication that one did no pray באמת.

### רצון יראיו יעשה:

When ordinary people call to G-d (the previous verse לכל קוראיו), then it requires them to make a special (אשר יקראו באמת) in order to get close to HaSh-m. But רצון
יראיו יעשה without any unusual effort on their part, for their whole life is dedicated to being close to G-d. (שיח יצחק)

"creates the will" of those who fear Him. In other words, the desires of G-d-fearing people are there because G-d causes them to have those desires. This is the meaning of the saying of Rabban Gamliel the son of Rabbi Yehudah HaNasi: עשה רצונו כרצונן,

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise, My Soul: pg. 141-142

Do His will as if it were your will<sup>1</sup>, meaning a person should perform every mitzvah with the same desire as if he wanted to do this for himself. And if one does this, the reward will be כדי שיעשה רצונך כרצונו: HaKadosh Baruch Hu will make you want what He wants.

This, then, is exactly the meaning of our pasuk: רצון יראיו יעשה, the reward of those who fear HaKadosh Baruch Hu will be that He will make them want what He wants. And now since these Yere'im, G-d-fearing people, want only what HaKadosh Baruch Hu wants, ואת שועתם ישמע ויושעם, He will hear their cries and bring them the salvation which they are seeking.<sup>2</sup>

#### ואת שועתם ישמע ויושיעם:

Since it says רצון יראיו יעשה - without even having to cry to G-d, why does the verse continue with ואת שועתם ישמע - "He hears their cries" and only then וישעם? However, G-d already decides to give to יראיו as soon as their need – רצון – is felt by them. But He holds back the actual giving of onr or two things in order to get them to doven (שועתם) to Him. (אלשיך). Rav Munk).

## שומר די את כל אוהביו ואת כל הרשעים ישמיד

Before we saw that the level of יקראו באמת, and the higher level of יקראו ראנון יראיו, and the higher level of שומר. G-d looks after these people (הי), i.e. protects them from getting into problems before they enter. But שומר also mean "to wait for" as in אביו שמר את הדבר, that Yaakov waited for the dreams of Yosef to come true. Therefore our verse means that G-d waits (שומר) to give the full reward to all who love Him.  $\underline{c}$  – even those who do not appear to love Him from our perspective.

ואת  $\underline{cd}$  הרשעים ישמיד – G-d will take care of  $\underline{all}$  the רשעים, even those who cover up their evil.

#### <u>תהלת הי ידבר פי:</u>

The psalm starts with תהלה לדוד and it progresses to end with תהלה. King David starts out with a human praise of הי, but, by the time he is finished it is a pure praise of G-d, not limited by ordinary, this-wordly, human frailty.

Several commentators<sup>3</sup> say that the entire אשרי is referring to the future when G-d will reward the righteous and punish the wicked ( שומר ה' את כל והביו ואת כ הרשעים – etc. The first verse – ארוממך – etc. The first verse

<sup>1</sup> פרקי אבות פ"ב משנה ד

7"רד"ק, ספורנו, אלשי"ך <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 181

would then read – ארןממך אלוקי המלך At that time that You, oh G-d, will be recognzed as King over all the earth, I will recognize that you are raise up – מרומם – Now, at the end of the verse we say that, at that time, ויברך כל בשר – all flesh will bless you. Howver, even now, in our pre-Messianic times, יש של – we bless G-d even from now – ועד עולם – all the way until then, connecting us in some way to that future time. However, we cannot see the full clarity of His manifestation (אהללה שמך) as we will in those times. We can only see the blurred vision of His name that is really half a name – גברך קה (as in יברך קה).

## The Hallelukahs

### הללוייה:

ספר תהלים has ten words of praise $^1$ . The Gemorrah in Pesachim considers הללויה the greatest of these praises:

וגדול מכולם הללויה שכולל שם ושבח בתיבה אחת

The Gemorrah says that when David HeMelech composed a psalm that he was particularly fond of he would start and end it with Ashrei<sup>2</sup>. Tosafos say that the Gemorrah also includes psalms that begin and end with Halleluka<sup>3</sup>.

הַלְלוּיָה. הַלְלִי נַפְשִׁי אֶת יְהֹוָה: אֲהַלְלָה יְהֹוָה בְּחַיִּי. אֲזַמְּרָה לָאלֹהִי בְּעוֹדִי: אֵל תִּבְטְחוּ בְּנְדִיבִים. בְּבֶן אָדָם שָׁאֵין לוֹ תְשׁוּעָה: תֵּצֵא רוּחוֹ יָשֶׁב לְאִדְּמָתוֹ. בִּיוֹם הַהוּא אָבְדוּ עֲשְׁתּוֹתְיו: אַשְׁרִי שָׁאֵל יְעֲקֹב בְּעֶוְרוֹ. שִּבְרוֹ עֵל יְהֹוָה אֲמָד בְּנִה שִׁמִים וָאֶרָל. שֶׁה הָיָם וְאֶת כָּל אֲשֶׁר בָּם. הַשֹּׁמֵר אֱמֶת לְעוֹלְם: עֹשֶׁה מְשְׁפָּט לְעֲשׁוּקִים. נֹתֵן לֶחֶם לְּרְעֵבִים. יְהֹוָה אֹהֵב צַּדִּיקִים: יְהֹוָה שֹׁמֵר אֶת גַּרִים. לְרְעֵבִים. יְהֹוָה אֹהֵב צַּדִיקִים: יְהוֹה שֹׁמֵר אֶת גַּרִים. לְרְעֵבִים. יְהֹוָה אֹהֵב צִּדִיקִים: יְהוֹה שֹׁמֵר אֶת הַלְּר יְהוֹה לְעוֹלִם. אַלֹהִיך צִיוֹן לִדר וִדֹר. הללוּיה בּיּ

### הללויה הללי נפשי את די:

This Mizmor corresponds to our present period, the "pre-dawn," the time before Bi'as HaMashiach. This is the realm of Nefesh.<sup>5</sup>

*Radak:* A psalm of encouragement in exile. We will praise G-d as long as we live and not rely on human beings. G-d cares for the oppressed. He will live forever, despite the current ascendancy of our enemies. (Artscroll)

Rav Munk: This psalm reflect the individual's praise of G-d (הללי נפשי), and hence הללי נפשי). The next השגחה כללית and hence השגחה ברטית.

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>פסחים קיז. בעשרה מני זמר נאמר ספר זה בניגון, בניצוח, במזמור, בשיר, בהלל, בתפלה, בברכה, בהודאה, באשרי, בהללויה

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף י ע״א: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד פתח בה באשרי וסיים בה באשרי פתח באשרי דכתיב אשרי האיש וסיים באשרי דכתיב אשרי כל חוסי בו:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>תוספות שם: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד כו' - וא"ת מאי כל הפרשיות והא לא אשכחן שום פרשה אחרת שמתחלת באשרי ומסיימת באשרי אלא היא. וי"ל דלאו דוקא פתח באשרי וסיים באשרי. אלא חתימה מעין פתיחה כמו תהלה שפתח בתהלה וסיים בתהלה תהלת ה' ידבר פי וכן הרבה פרשיות שמתחילות בהללויה ומסיימות בהללויה:

תהלים קמו $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 183

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Compare with Rav Shimson Rephael Hirsh who states that the אשרי deals with השגחה בללית which now moves into the השגחה פרטית.

### אזמרה לאלהי בעודי:

I will make music to my G-d while I exist.<sup>1</sup>

Rav Tzadok HaCohen² writes that this Psalm is going on a person's desire to learn truth. For, in the beginning he needs a Rabbi to teach him and he sees his Rabbi his whole link with the Truth, but then his Rabbi dies – ואבדו עשתנתיו. It is then that he begins to realize that באמת השיי מלמד תורה לעמו ישראל (and even though he said this Brocho every morning he only now begins to understand it), and therefore the Psalm continues with השומר אמת לעולם. The end of the verse goes through all those who are in need and HaSh-m helps them –

שמאחר שמכיר בחסרונו איך אבדו אשתנתיו מעתה בודאי השייי יעזרנו ושומר תורתו לעולם

#### בבן אדם שאין לו תשועה:

The word אדם, man, comes from the word אדמה, earth. Because man comes from the earth and is subject to laws of matter, he is not in control. He merely has the free-will to choose, but without the decree of HaSh-m he cannot carry out his will into deed.<sup>4</sup>

## <u>תצא רוחו ישב לאדמתו:</u>

Rav Hirsch explains<sup>5</sup> that the only piece of earth that one actually owns and is identified with is the four amos in which he is buried. This can be called אדמתו, his own earth, which is waiting for the Ben Adam from the day he is born. Any other real estate that one owns does not truly belong to him. Ownership of property implies one's ability to alter, dispose of, or destroy it. This ability does not exist in the ownership of real estate. Therefore, the word for real estate in Hebrew is אחוזה, for one only holds on to it but does not truly "own" it.<sup>6</sup>

### *הי פוקח עורים:*

Included in "opening the eyes of the blind" is HaSh-m's gift of knowledge and understanding without which we would know nothing and be aware of no truth nor of any phenomena. He alone bestows all forms of awareness, including the senses of sight, taste, touch, smell and hearing by which we acquire all knowledge and thereby "open the eyes" of the mind.

צדקת הצדיק קפה<sup>2</sup>

(שם) איתקיימו בידו לעולם (שם) $^{3}$ 

<sup>1</sup> Artscroll

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Praise, My Soul: pg. 157

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> תהלים קמו ד

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Quoted in Ray Schwab on Prayer pg. 185-186

HaSh-m gives sight to the blind: This does not only mean that He makes the blind see, but it also means that He will enlighten the hitherto "blind" world to the Malchus HaSh-m. To quote Rav Schwab, "It is difficult for me to understand why every physicist or astronomer is not a tzaddik and a Yarei Shamayim combined. Such people see HaKadosh Baruch Hu all the time in the course of their scientific work."

הַלְלוּיָה. כִּי טוֹב זַמְּרָה אֱלֹהֵינוּ. כִּי נָעִים נָאוָה תְהִלְּה:בּוֹנֵה יְרוּשָׁלִיִם יְהוֹנָה. נִדְחֵי יִשְׁרָאֵל יְכַנֵּס: הָרוֹפֵּא לִשְׁבוּרֵי לֵב. וּמְחַבֵּש לְעַצְבּוֹתְם:מוֹנֶה מִסְפָּר לְכּוֹרָבִים. לְכָלֶם שֵׁמוֹת יִקְרָא:גְּדוֹל אֲדוֹנֵינוּ וְרָב כֹּחַ. לְתָבוּנְתוֹ אֵין מְסְּבּר:מְעוֹדֵד עֲנָוִים יְהוֹה. מַשְּפִּיל רְשָׁעִים עֲדֵי אֶרֶץ:עֶנוּ לִיהוֹה בְּתוֹדָה. זַמְרוּ לֵאלֹהֵינוּ בְּכִנּוֹר:הִמְּכֵּסֶּה שְׁמִיִם הְבִּים חָצִיר:מוֹתֵן לְבָהֵמָה לַחְמָה. לְבְנֵי עֹרֵב אֲשֶׁר יְקְרָאוּ:לֹא בְּגִבּוּתְ הַפּוּס יְיְבְּיוֹ לְצָעְרִם הְבּוֹבְי וְרוּשְׁלִים אָמְרִח הְפִּים יְיְבְּיוֹ הְיִבְּיִם יְבְּיִרְ הְּהָנָה וְהֹוָה אָרְץ יְבָאוּ הְבְּבּוֹלְרְ שְׁלוֹם. חֵלֶב חִפִּים יַשְׁבִּעְרִיהָ שְּׁעָרִיךְ. בַּרָלְ בְּנִלְ בְּקְרְבֵּן שְׁלִוֹם לְּבְרִבּוֹלְרְ שְׁלוֹם. חֵלֶב חִפִּים יִשְׁבִּיתִרְיִהְשְׁעָרְיִרְ. בַּרָלְ בְּנִלְ בְּלְנוֹם חֵלֶב חְפִּים יִשְּבִּיתוֹ שְׁעָרִיךְ. בַּרָל בְּנִילְ בְּקְרְבֵּן הְשֹׁבְיֹל לְמְסְרּוֹ:שְּבְּחוֹ רְפְּתִים יִשְּבִיעוֹרְ שִּעְרִיךְ. בַּרָל בְּנִילְ בְּקְרְבֵּן: מְשְׁלִים לְמְסְרּוֹבִים עָּתְרֹת מִי יַעֲמֹד: שְׁלָרְי, בְּנִילְ בְּיְלִים לְבְּלְבּוֹל לְּמְיִם וְבְּבּוֹי שְׁלְבְּילְ בְּיִבְּיךְ בְּצָּבְרוֹי בְּיִבְּילְ בְּילִם בְּבְּילְ בְּלִילִם בְּבְּעִים לִּבְּוֹל שְׁבְּבּוֹל בְשְׁלִם בְּבִּרוֹ מִיְם בְּוֹבְים בְּתְרִים לְּבְּעִבְּבּרְ: בְּעָּרְייִבְייִם שְׁנִיבְ בְּנְרְבְּבְּנִיךְ בְּעָּרְם בְּבּוֹלְים לְבְּבִּילִים בְּבְּנִים לְבְּבִּילְ בְּעִים בּּוֹי לְיִשְׁבָּב בּוּתוֹ לְיִשְׁם בּיוֹם לְּבִילְ בְּבִיל לְיִבְּבְּים לְּבָּבְיל בְּיִבְים בְּיִים בְּיִבְים בְּבִילְם בְּיִבְים בְּיִבְים בְּבִיל בְּבָּיוֹ לְיָבִים לְּבָּבְים הְבָּבְים הְּבְּבֹים יְבְּבִים בְּיִבְים בְּיִבְים בְּיבִים בְּבְּבְים בְּיִבְים בְּיבְים בְּבִים בְּבְיבְּבְּבְּבְיבְיוּבְים בְּבְּבְים בְּבִים בְּבְים בְּבְים בְּבְים בְּלְבְבְּים בְּיבְים בְּיבוּים בְּבְים בְּבְבּוּתְים בְּיוּבְים בְּבְיוּבְים בְּבְיִים בְּבְבְים בְּבְים בְּבְיבְים בְּיבְיְיבְיִים בְּבְבְיוּבְיוּתְיִים בְּבְיבְיְבְיוּיוּבְיבְּיוּבְיוּבְיִים בְּבְּבְיים בְּבְיוּבְיוּבְיוּבְיוּ בְבְיבְיְיבְים בְּבְבְיוּבְיבְיוּבְיוּ בְּבְבְּבְבוּים ב

## <u>הַללוּיַה. כִּי טוֹב וַמַּרָה אַלהִינוּ:</u>

This Mizmor is set in the context of the new world order which will already have begun with Bi'as HaMashiach, the coming of Mashiach.<sup>2</sup>

#### בונה ירושלים הי, נדחי ישראל יכנס:

This Yerushalayim is not the City of Jerusalem that we know today. Rather, it will be the Yerushalayim that is described in Neviim as being built of precious stones and gems<sup>3</sup>. These "precious stones" upon which HaKadosh Baruch Hu is building this future Yerushalayim are the tefillos and hopes which the Jewish people have expressed throughout our long history – יהי רצון... שיבנה בית המקדש במהרה בימינו ,...בעגלא ובזמן קריב. These tefillos that were so fervently expressed by the Jewish people throughout history are the spiritual building blocks from which the future Yerushalayim of light, fire and Gilui HaShechina will be built. It will be a physical city, but its foundations are spiritual.<sup>4</sup>

In this same way, the tefillos for geulah which Klal Yisroel expressed throughout the ages are the building blocks for the return of Malchus Shamayim to Yerushalayim. So the process with which Yerushalayim will be rebuilt consists of G-d's accepting the fervent prayers of the Jewish people for its reconstruction. Each one of these prayers is a building block.<sup>5</sup>

3 ישעיהו נד יא-יב

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 188-9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer: pg. 191

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 192

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 192

## גדול אדונינו ורב כח:

"Great" is only our Master. If you see anything great, such as mountains and oceans and the sun, wonder only at the greatness of "our Master" Who created them. Every wondrous or mighty phenomenon is solely His might, for He alone is great and only He is "mighty of strength." <sup>1</sup>

### <u>ענו להי בתודה.</u>

The word עני, speak up, is the same as עני (poor, afflicted), for the poor "speak up" and cry out for aid because of their afflictions. It is for this purpose that HaSh-m afflicted them this way; He wanted them to call out to Him. Wise men, in contrast, choose to speak up and call out to G-d in the midst of their happiness. Thus, G-d's purpose is fulfilled without the need of recourse to affliction.<sup>2</sup>

### <u>לבני עורב אשר יקראו:</u>

One species of raven neglects to feed its offspring<sup>3</sup>, but the Creator provides sustenance even for these helpless ones. The parent bird deposits its dung in the nest and worms develop; thus the young feed without the parents' aid. The young of the B'hemah are nourished by the mother's milk, but the Bnei Orev cry out and are heard by no one other than HaSh-m.<sup>4</sup>

#### רוצה הי את יראיו:

The word יראי, those who fear Him, comes from the word ירא, to fear, which is akin to איר, to see. The true concept of Fear of HaSh-m is the Awareness (seeing, recognition) of G-d. Thus, those that fear G-d are those that recognize Him, trust solely in Him and know that all help or otherwise comes solely from Him. This is the genuine frear of G-d. Whatever matters cause fear to others do not cause fear to him who has true trust in HaSh-m, for he fears only HaSh-m Who is the Master of all matters.<sup>5</sup>

#### המכסה שמים בעבים:

One of the early signs of impending disaster and the Galus from Eretz Yisrael was that HaSh-m would "close" the heavens and withhold the rains: וחרה אף ה' בכם ועצר However, now in the context of this Mizmor, which is set in the beginning of the Yemos HaMashiach, this is reversed. HaSh-m covers the heavens with clouds in preparation for rain. The ארץ

מסכת כתובות דף מט עמ' ב $^3$ 

 $^{6}$ דברים יא יז

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise, My Soul: pg. 171

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 173

Praise, My Soul: pg. 176
 Praise, My Soul: pg. 177

used here refers specifically to Eretz Yisrael, the land which was promised special rain, יורה ומלקוש. Now that Mashiach has come these rains will once again shower this land. $^1$ 

### <u>הנותן שלג כצמר:</u>

This means that even a monumental snowfall falls in individual flakes, like so much wool. Frost comes to earth as softly as fly ash. Even a huge ice storm comes to earth in little pieces of hail.<sup>2</sup>

The white color of snow retards melting as it repels the sunrays, exactly like white wool. It resembles wool also because it is fluffy and does not conduct heat, and therefore insulates the soil against frost which would kill the precious soil and insects that care to the soil, and it protects the roots from which the new vegetation will sprout. The beasts spend the winter under the warm mantle of snow. Thus, Dovid voices a great praise to the Creator Who gives such a precious gift which serves as a blanket for the earth all winter, and in the spring when the new plants need moisture, the blanket melts away gradually and gives drink to the soil.<sup>3</sup>

הַלְלוּנָה. הַלְלוּ אֶת יְהֹנָה מָן הַשָּׁמִים. הַלְלוּהוּ בַּמְּרוֹמִים:הַלְלוּהוּ כָּל מַלְאָכִיו. הַלְלוּהוּ כָּל צְבָאִיו:הַלְלוּהוּ שֶׁמֶשׁ וְיָרֶחָ. הַלְלוּהוּ כָּל כּוֹרְבֵי אוֹר:הַלְלוּהוּ שְׁמֵי הַשָּׁמִים. וְהַמֵּיִם אֲשֶׁר מֵעַל הַשָּׁמָים:יְהַלְלוּ אֶת שֶׁם יְהֹנָה. כִּי הוּא צְּוָה וְנְבְרָאוּ:וַיַעֲמִידָם לָעַד לְעוֹלָם. חָק נָתוּ וְלֹא יַעֲבוֹר:הַלְלוּ אֶת יְהוֹנָה מָן הָאֶלָ. תִּנִּינִים וְכָל הְּבְּוֹהוּ שֶׁמֶשׁ וְקִיטוֹר. רוּחַ סְעָרָה עשָׁה דְּבְרוֹּ:הֶהָרִים וְכָל גְּבְעוֹת. עֵץ פְּרִי וְכָל אֲרָזִים:הָחָיָה וְכָל בְּהָמָה. לֶּמֶשׁ וְצפּוֹר כָּנָף:מֵלְכֵי אֶרֶץ וְכָל לָאִמִּים. שִׁרִים וְכָל שׁפָּטֵי אָרֶץ:בַּחוּרִים וְגִם בְּתוּלוֹת. זְקְנִים עָם וְעָרִים:הָלִּלּוּ אֶת שָׁם יְהֹוָה. כִּי וְשְׁגָּב שִׁמוֹ לְבַדּוֹ. הוֹדוֹ עַל אָרֵץ וְשָׁמִים:וַיְרֶם קָרֵן לְעָמּוֹ. תִּהָלָה לְכָל חַסִידִיו. לְבָנֵי יִשְׁרָאֵל עַם קְרבוֹ. הַלְלוּיָה:

### הללו את יהוה מן השמים:

This הללוק-ה continues in the context of Yemos HaMashiach but on an even higher level. It progresses from the level of Ruach to Ruach HaKodesh. Here Dovid HaMelech visualizes the entire spiritual and physical universe expressing songs of praise to HaKadosh Baruch Hu under the direction of the Melech HaMashiach.<sup>4</sup>

#### <u>תנינים וכל תהומות:</u>

The great fish are not capable of praising HaSh-m but they afford men the opportunity of praising HaSh-m. The whale and other mammals suckle their young in the depths, all denizens of the deep waters are able to meet and copulate, all find their food; and these functions are performed with so many marvels of instinct and organic design that the sea actually is a chorus of praise to the endless ingenuity and wisdom of the Great Designer. The anglerfish develops from its head a fishing line baited with a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 194

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 195

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Praise, My Soul: pg. 183 (pg. 185: note that there is no "Nature", but that all phenomena are "His word" or "His wind.")

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 198

perfect replica of a little swimming fish to attract other fish to approach. The marine phenomena are of endless variety and of infinite number of marvelous contrivances, the purpose of which is to bring men to recognize their Creator and His greatness, to praise  $\operatorname{Him}^1$ .

#### עץ :פרי

The fruit of the trees offer wondrous testimony to their Creator and endless praise of His wisdom and benevolence. The ready-to-eat fruit is actually cooked on the tree, and the sugary contents are flavored with healthful acids which impart the precise tartness that the human taste relishes. The fruit is green when unripe to hide among the leaves; when it turns soft and sweet it changes color to announce its presence and availability. The unripe fruit clings tightly to the twig; when ripe it falls or can readily be shaken down. After eating the seeds are discarded and thus a new generation of fruit trees is ensured. These and many more wonders of the fruit trees bespeak a cunning kindliness involving endless ingenuity and foresight; as men eat and enjoy the fruit they sing in happiness and praise the Designer.<sup>2</sup>

הַלְלוּיָה. שִׁירוּ לִיהֹוָה שִׁיר חָדָשׁ. תְּהַלֶּתוֹ בְּקְהֵל חֲסִידִים:יְשְׁמַח יִשְׁרָאֵל בְּעֹשִׁיו. בְּנֵי צִיּוֹן יָגִילוּ בְמַלְכָּם:יְהַלְלוּ שְׁמוֹ בְּמָחוֹל. בְּתֹף וְכָנּוֹר יְזַמְרוּ לוּ:כִּי רוֹצֶה יְהוֹנָה בְּעַמּוֹ. יְפָאֵר עֲנָוִים בִּישׁוּעָה:יִעְלְזוּ חֲסִידִים בְּכְבוֹד. יְרַנְנוּ עַל מִשְׁכָּבוֹתָם:רוֹמְמוֹת אֵל בִּגְרוֹנָם. וְחֶרֶב פִּיפִיּוֹת בְּיָדָם:לָעֲשׁוֹת נְקְמָה בַגוֹיִם. תּוֹבֵחוֹת בַּלְאַמִּים:לֵאָסֹר מַלְבֵיהֶם בְּזִקִים. וְנִכְבְּדֵיהֶם בְּכַבְלִי בַרְדֶל:לָעֲשׁוֹת בָּהֶם מִשְׁפָּט כָּתוּב. הָדָר הוּא לְכָל חֲסִידִיוּ. הַלְלוּיָה

#### הַלְלוּיַה. שִירוּ לַיהֹוָה שִיר חַדַש:

At this point, after having visualized the high point of the history of the development of mankind in the world, and now, nearly at the completion of the entire Sefer Tehillim, Dovid HaMelech calls this mizmor a שיר חדש, a new song. We are tempted to ask, "What could be new now?"

The answer, however, lies in the key words of this שיר - שיר שיר ירננו על משכבותם, let them sing joyously upon their beds, which is a reference to Techiyas HaMeisim, similar to the Pasuk הקיצו ורננו שוכני עפר, Awaken and rejoice, you who dwell in the dust (Yeshayahu 26:19). This, indeed, is something שיח – even to Dovid HaMelech, and as such, this Mizmor has gone even beyond the level of Ruach HaKodesh. It has reached the level of the realm of the Neshamah, that of Techiyas HaMeisim, meaning the reunification of the Neshamah with the Guf. We refer to this in our Birchos HaShachar: המחזיר נשמות לפגרים מתים.

### <u>ייפאר ענוים בישועה:</u>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 193-194

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 195-6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 201

The more humble a person is and the more he is aware of his shortcomings (notwithstanding all the good deeds which he has done) and is thus afraid of his ultimate judgment on the ימם הדין, the final day of judgment, the more likely he is to be "crowned" with the salvation of Techiyas HaMeisim. <sup>1</sup>

ַהַלְלוּיָה. הַלְלוּ אֵל בְּקִדְשׁוֹ. הַלְלוּהוּ בִּרְקִיעַ עַזּוֹ: הַלְלוּהוּ בְּגְבוּרֹתִיו. הַלְלוּהוּ כְּרֹב גְּדְלוֹ: הַלְלוּהוּ בְּתֵקע שׁוֹפֶר. הַלְלוּהוּ בְּנָבֶל וְכָנוֹר: הַלְלוּהוּ בְּתֹף וֹמָחוֹל. הַלְלוּהוּ בְּמִנִּים וְעָגָב: הַלְלוּהוּ בְּצִלְצְלֵי שְׁמַע. הַלְלוּהוּ בְּצִלְצְלֵי תָרוּעָה: כֹּל הַנְשְׁמָה תִּהַלֵּל יָה. הַלְלוּיָה: כֹּל הַנְשְׁמָה תָּהַלֵּל יָה. הַלְלוּיָה:

## הללויה הללו אל בקדשו:

With this mizmor we arrive at the last chapter of Tehillim, which is the 'crescendo' of all the praises written by Dovid HaMelech. This corresponds to the purely spiritual existence of the Olam HaNeshamos, of which we do not have any understanding at all.<sup>3</sup>

#### הללו בצלצלי תרועה הללו בנבל וכנור:

<sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 204. Regarding the meaning of the Yom HaDin HaAcharon, Rav Schwab quotes Rav Aharon Kotler: When a person leaves this world and comes before the Beis Din Shel Maalah, the Heavenly Tribunal, he is judged only on the basis of his deeds in this world until the day of his death. However, the effects or results of those deeds - or misdeeds - can have long-term consequences. For instance, let us say that during one's lifetime he had a positive influence on another person, and that other person became a tzaddik, and his children and grandchildren also became tzaddikim, which may result in thousands of tzaddikim. At the end of time, on the yom ha'acharon, that original influential person will have the benefit and reward for being responsible for all those tzaddikim and their ma'asim tovim which resulted from his influence. The reverse is also true. If a person makes a Chillul Hashem in the world and others follow his example; or if someone who had the potential to become a tzaddik instead became a rasha because of an influential person's neglect of him or because he observed that person in a state of disgrace and followed his example, he will have to bear the responsibility for all the aveiros which were perpetrated as a result of his influence - until the end of time. So no one can know what the final result of the Yom HaDin Ha'Acharon will be. Therefore, if HaKadosh Baruch Hu saves us from the Yom HaDin Ha'Acharon and we finally emerge as Bnei Olam Haba and merit Techiyas HaMeisim and to live in that world שכלו ארוך, which is endless, this is the ultimate yeshuah. This is why the expression מצמיח ישועה refers to Techiyas HaMeisim. (pg.205)

 $^2$ תהלים ק

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 209. The Rambam (Hilchos Teshuva 8:2) explains that after the period of Techiyas HaMeisim there will be an existence of only neshamos, with no physical manifestations whatsoever. It is in that world that the neshamos of the tzaddikim will receive their ultimate reward.

Maharil Bloch (Rosh HaShana): We are supposed to actualize all of our potential in serving G-d. The sound of the Shofar is frightening and awe-inspiring; that of the Nevel and Kinor, inspiring and joy-invoking. It is not good enough to serve G-d with this one or that – we have to bring our full range of feelings to bear.

### <u>כל הנשמה תהלל קה:</u>

This literally means, "Let every soul praise the Lord." The Sages see a hint in these words to make a blessing on smell, for smell is something that the soul and not the body enjoys<sup>1</sup>.

## כל הנשמה תהלל קה הללוקה:

The Tur says that we double the last verse because it is the end of the Psukei Dezimra. It is also the end of all of Tehilim. The doubling shows that he has finished that theme. In this case, it is as if he finished the entire book of Tehilim. Similarly, in Shiras HaYam we double הי ימלוך לעולם ועד to show that this is officially the end of the Shiras Hayam<sup>2</sup>.

Other reasons: This Tehilim mentions the הללו twelve times reflecting the 12 months. However, to account for leap years, we double the last verse to get in another *hallel*<sup>3</sup>. (A similar custom exists for the Birkas Hachodesh.<sup>4</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף מג ע"ב: אמר רב מנין שמברכין על הריח שנאמר כל הנשמה תהלל יה איזהו דבר שהנשמה נהנית ממנו ואין הגוף נהנה ממנו הוי אומר זה הריח

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם כופלין כל הנשמה תהלל יה:בטור או"ח סי' נ"א איתא דכופלין אותו, לפי שהוא סוף פסוקי דזמרה, והב"י כתב לאמר: כדי להודיע שנגמרו המזמורים של סוף התהלים, וכן בשירת הים כופלים פסוק ה' ימלוך לעולם ועד מפני שהוא סוף השירה, וכן הוא במהרי"ל ה' תפלה דלכך כופלים כל הנשמה וגו' משום דאיתא בשבת קי"ח א"ר יוסי יהא חלקי עם גומרי הלל בכל יום, ר"ל לומר שמסיימין ספר תהלים שנתיסד בהללויה , והשתא אם לא יכפול פסוק האחרון, לא נראה כמסיים, ומטעם זה כופלים ה' ימלוך וגר'.

 $<sup>^{0}</sup>$ שם: עוד טעם אחר, משום שיש בו י״ב הלולים בהללו אל בקדשו וגו׳ כנגד י״ב חדשים ולכן אנו כופלים כל הנשמה תהלל יה על השנה של עיבור.

⁴שם: כן במוסף של ר״ח אומרים , לטובה ולברכה, לששון ולשמחה, י״ב בקשות כנגד יב״ח, ובשנת עיבור מוסיפים ולכפרת פשע, ונהגו לאומרו רק ער חודש העבור ; והטעם כתב הגאון מהרי״ב לפי שהוספה זו כדי שיבינו שהשנה הזאת מעוברת , אך אחר אדר שני אין תועלת בהוראה, ועיין בשו״ת מהר״ם שיק או״ח תשובה קפ״ד.

## VaYivarech Dovid

```
ַוְיְבֶּכֶּךְ דְּוִיד שֶׁת יְהֹוָה לְעֵינֵי כֶּל הַקָּהָל. וַיֹּאֶמֶר דְּוִיד. בְּרוּךְ אֻתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אָבִינוּ. מַעוֹלֶם וְעֵד עוֹלְם:
לְרָ יְהֹוָה הַגְּדֻלָּה וְהַגְּבוּרָה וְהַתִּפְּאֶרֶת וְהַנַּצֵח וְהַהוֹד. כִּי כֹל בַּשָּׁמִים וּבְאֶרֶץ. לְרַ יְהֹוָה הַמַּמְלֶכָה. וְהַמְּתְנַשֵּׁא לְכֹל
לְרֹאש:
וְהָעשֶׁר וְהַבָּבוֹד מִלְּפָנִיך. וְאֲתָּה מוֹשֵׁל בַּכֵּל. וּבְיִדְךָ כֹּחַ וּגְבוּרָה. וּבְיָדָךְ לְגַדֵּל וּלְחַזֵּק לַכֵּל:
וְעִתָּה הֵּאֹּ יְהוֹנָה לְבַדֶּךָ. אַתָּה עַשִּׁיתְ אֶת הַשְּׁמֵיִם. שְׁמֵי הַשְּׁמֵיִם וְכָל
אֲתָה הוּא יְהֹוָה לְבַדֶּך. אַתָּה נַשִּׁיתְ אֶת הַשְּׁמֵיִם לְּרָ מִשְׁתַּחְיִם וְכָל
אֲתָּה הוּא יְהֹוָה מְחֶלֶּה אֶת כֻּלָּם. וּצְבָא הַשְּׁמִים לְרָ מִשְׁתַּחְיִם:
אֵתָה הוּא יְהֹוָה מְחֶלֶה אֶת כָּלָם. וּצְבָא הַשְּׁמִים לְרָ מִשְׁתַּחְיִם:
אַתָּה הוּא יְהֹוָה הָאֱלֹהִים. אֲשֶׁר בָּחָרְתִּ בְּאַרְכָם. וְהוֹצֵאתוֹ מֵאוּר כַּשְׁדִּים. וְשַׁמְתִּ שְׁמוֹ אַבְּרָהָם:
```

#### ויברך דוד:

The following portion until אתה הוא was said by Dovid when he turned over to Shlomo and the assembled people the funds which he had collected for the purpose of building a Temple after the people had added their own contributions to the original amount. Dovid recalls our Patriarch Yaakov, who was the first to pronounce the concept of a House of G-d. He recalls both to himself and to his people the extent of the glory, the power and the sovereignty which commands over all things and upon which all things depend.<sup>2</sup>

#### ויברך דויד את ה' לעיני כל הקהל:

The usage of the word לעיני כל הקהל instead of לפני כל הקהל strikes us immediately as being quite unusual. One could say that the simple reason for this is that only those of this vast audience who were in close proximity were able to hear Dovid HaMelech – there were no amplifiers at that time. The others could only see him, but could not hear him, thus the use of לעיני.

However, on a deeper level, the reason it was important to mention the word לעיני was to convey the idea that this Tefillah contained matters of such great significance that even if the people in that audience did not grasp their full meaning immediately, they nevertheless understood that there was a message here which, to be properly understood, required that they be מעיין, look into, each word at a later time.<sup>3</sup>

## <u>לך הי הממלכה והמתנשא לכל לראש:</u>

An insightful meaning of the words לכל לראש is given by Rashi on Divrei HaYamim I 29:11.<sup>4</sup> He explains these words to mean that even if one offers so many praises to

נחמיה ט:ו-יא<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hirsch, pg. 93

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 218-219

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 223-224. However, most probably this was not written by Rashi, but rather by his talmidim, because the writer attributes his explanation to R' Elazar bar R' Meir bar Yitzchak from Orleans. We know that this person lived during the time of the Baalei Tosafos, so obviously, the writer could not be Rashi.

HaKadosh Baruch Hu that he feels he has exhausted all possible expressions of praise and has no more words to add without repreating himself, he is, nevertheless, only at the ארא, the very beginning, of such praises; he has not even started. In other words, all of these expressions of praise – גדלה, גבורה, תפארת etc., hardly even begin to describe the greatness of HaKadosh Baruch Hu.  $^{1}$ 

#### <u>והעשר והכבוד מלפניך:</u>

Whatever we give to הקב"ה is actually His. If we give money to tzedakah or spend it in the performance of a mitzvah we are giving His money. This holds true not only for money but also when we give of ourselves, our energy and time, for mitzvos and chessed. These, too, have been given to us by הקב"ח.

#### אתה הוא:

This portion until עזים originated at a time when the Temple built already lay in ruins and the nation had returned from Babylonian captivity only a short time before. It was necessary to imbue the nation with a renewed consciousness of its origin and its destiny, and to persuade it to make sacrifices for the fulfillment of its mission.<sup>3</sup>

## <u>ומצאת את לבבו נאמן לפניך:</u>

It is not said that His heart was loyal but that You found His heart loyal. The fact that men see someone's heart loyal is not sufficient, for Men see with the eyes, but HaShm sees into the heart. Avraham was subjected to so many various kinds of tests that he was found to be loyal in all the aspects of emotions and attitudes.<sup>4</sup>

```
ְּכָרוֹת עָמוֹ הַבְּרִית לָתַת אֶת אֶרֶץ הַכְּנַעֵנִי. הַחִּתִּי הָאֱמֹרִי וְהַפְּרִזִּי וְהַיְבוּסִי וְהַגּּרְגָּשִׁי לָתַת לְזַרְעוֹ. וַתָּקֶם אֶת דְּבָרֶיך
כִּי צַדִּיק אָתָה:
וַתָּרֶא אֶת עֵנִי אֲבוֹתֵינוּ בְּמָצְרִים. וְאֶת זַעֲקָתָם שָׁמַעְתָּ עַל יַם סוּף:
וַתְּתָּן אֹתֹת וּמֹפְתִים בְּפַרְעֹה וּבְכָל עֲבָדִיו וּבְכָל עַם אַרְצוֹ. כִּי יָדְעָתָ כִּי הַזִּידוּ עֲלֵיהֶם וַתַּעַשׁ לְךָ שֶׁם כְּהַיּוֹם הַזֶּה:
וְהִיָּם בָּקַעָתְ לִפְנֵיהֶם וַיַּעַבְרוּ בְתוֹךְ הַיָּם בַּיַּבָּשָׁה. וְאֶת רֹדְפֵיהֶם הִשְּׁלְכָת בִמְצוֹלת כְּמוֹ אֶבֶן. בְּמִים עַזִּים:
```

#### וכרות עמו הברית:

We begin וכרות as a new section even though it is actually the middle of a verse. This is because when there was a Bris Milah, the community would say from this verse

זברי הימים א כט:י- יג⁵

<sup>1</sup> ibid

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 224. The thought in this pasuk is actually completed three pesukim later in this chapter of Tehillim, although we do not quote it in this tefillah: כי ממך הכל, For everything is from You, and from Your hand have we given to You (Divrei HaYamim I 29:14)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hirsch, 94-95

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Praise, My Soul: pg. 223

onwards together with the Mohel verse by verse, and thereafter the communities became accustomed to beginning this as a new paragraph on regular, non-milah days as well<sup>1</sup>.

After all of the trials and tribulations, HaKadosh Baruch Hu made a covenant with Avraham. This refers to the Bris Milah. The Midrash tells of a dialogue in which Avraham asks הקב"ה, "Who will perform the milah on me?" מקב"ה answered him, "You do it on yourself." Since Avraham was an old man, HaKadosh Baruch Hu helped him to do the milah. Hence literally, "ווברות עמו הברית": He established the covenant "with" him, meaning that HaKadosh Baruch Hu helped him to perform the bris milah.<sup>2</sup>

הברית, the covenant, unquestionably refers to the bris milah. However, the first result of it was HaKadosh Baruch Hu's giving of Eretz Yisrael to Avraham and his descendants <sup>3</sup>

#### ותרא את עני אבותינו במצרים:

It does not say עוני, which would mean torture or pain, but rather, עוני, which means poverty. While HaKadosh Baruch Hu certainly saw the physical torture and pain of our forefathers while they languished in Mitzrayim, He saw that they were losing their Kedushas Avos. They had already descended through forty-nine of the fifty "gates of tumah," and had almost sunk to the lowest level of abominations of Mitzrayim.

Were it not for their "sudden" redemption from Mitzrayim, בחפוון, in haste, our forefathers might have continued in their downward spiral and passed through the fiftieth – and ultimate – gate of defilement, from which there would have been no return 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>טעם שנוהגים להחל מן וכרות אעפ"י שהוא באמצע הפסוק והוא פסוק אחד עם ומצאת את לבבו וגו' : הטעם לפי שנהגו העולם ביום המילה להחל מכאן על ברית מילה לומר פסוק בפסוק המוהל והקהל כמו שמבואר בסימן ט' ומאז נשתרבב המנהג שאף ביום שאין מילה מתחילין ג"כ מן וכרות. (ספר מנהגי ישורון)

 $<sup>^2</sup>$  Rav Schwab on Prayer pg. 228-229. According to our minhag, during tefillas Shacharis before a bris, the mohel says the pasuk וכרות עמו הברית loudly, to invoke the memory of Avraham Avinu, as a prayer that in the merit of Avraham Avinu he may have Siyata D'Shmaya when performing the bris.

<sup>,</sup> ipic

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 230-231

# Shiras Hayam (אז ישיר):

```
אָז יָשִׁיר משָה וּבְוַי יִשְׁרָאֵל אָת הָשִּׁירָה הָזֹאת לִיהוָה. וְיאמרוּ לָאמר. אַשִּׁירָה לִיהוָה כִי גָאה גָאָה. סוּס וְרֹכְבוֹ
ָרָמָה בַיָּם: עָדִּי וְזְמָרֶת יָה. וַיְהִי לִי לִישׁוּעָה. זֶה אֱלִי וְאַנְוַהוּ. אֱלֹהֵי אָבִי וַאֲרֹמְמֶנְהוּ: יְהֹוָה אִישׁ מִלְחָמָה. יִהֹוָה שְׁמוֹ:
                                                                 מרכבת פַּרִעה וְחֵילוֹ יַרָה בַיָּם. וּמִבְחַר שָׁלְשִׁיוֹ טָבְעוֹ בְיַם סוּף:
                                                                                            תָהמת יְכַסְיָמוּ. יָרְדוּ בִמְצוֹלֹת כְּמוֹ אָבֶן:
                                                                                יִמִינָך יָהֹוָה נֵאָדַרִי בַּכֹּחַ. יִמִינָך יָהוָה תִּרְעַץ אויָב:
                                                                            וֹבְרֹב גְּאוֹנְךָ תַּהֲרֹס קָמֶיךָ. תְשַׁלַח חֲרֹנְךָ יֹאכְלֵמוֹ כַּקַשׁ:
                                                          וּבְרוּחַ אַפֶּיךָ וֶעֶרְמוּ מַיִם. נִצְבוּ כְמוֹ וֵד נֹזְלִים. קַפְאוּ תְהֹמֹת בְּלֶב יָם:
                                            אַמַר אוֹיָב אֶרְדֹּף אַשִּׁיג אַחַלֶּק שָׁלַל. תִּמְלַאֲמוֹ נַפְשִׁי. אַרִיק חַרְבִּי. תּוֹרִישָׁמוֹ יַדִי:
                                                                           נָשַׁפָתָ בִרוּחֱרָ כָּסָּמוֹ יָם. צָּלֵלוּ כַעוֹפֶרֵת בְּמַיִם. אַדִּירִים:
                                                     מִי כָמֹכָה בָּאֵלִם יְהוָה. מִי כָּמֹכָה נֶאְדָר בַּקֹדֶשׁ. נוֹרָא תְהִלֹת עשֵׁה פֶּלֶא:
                                                                                                              נטית ימינר תבלעמו ארץ:
                                                                           ָנַחִיתַ בַחַסְדָּךָ עַם זוּ גָאָלְתָּ. וַהַלְתָּ בְעַזְּךָ אֶל וְוֵה קַדְשֶׁךָ:
                                                                                         שמעו עמים ירגזון. חיל אחז ישבי פּלשת:
                                                      אַז נָבָהַלוֹ אַלוֹפֶי אֶדוֹם. אָילֵי מוֹאב יֹאחומו רעד. נמגו כֹּל ישָׁבִי כַנען:
                      תַּפַּל עֲלֵיהֶם אֵימָתֶה וָפַחַד. בָּגִדל זְרוֹעֲלָ יִדְמוֹ כָּאָבֶן. עַד יַעֲבר עַמְּלַ יְהוָה. עַד יַעֲבר עַם זוּ קְנִיתָ:
                                        ּתְבָאֵמוֹ וְתִּטָּעֵמוֹ בְּהַר וַחֲלֶתְרָ. מָכוֹן לְשִּבְתְּךְ פָּעַלְתָּ יְהוָה. תִּקְדָשׁ. אֲדֹנֶי כּוֹנְנוּ יָדֶירְ:
                                                                                                                 יהוה ימלך לעלם ועד:
                                                                                                                 יהוה ימלך לעלם ועד:
                                                                                        יהוה מלכותה קאם לעלם ולעלמי עלמיא:
    בָּי בָא סֹיִס פַּרְעוֹה בָּרְבָבוֹ וּבְפַרְשִׁיוֹ בַּיָּם. וְיָשֶׁב יְהוֹה עֲלֵיהָם אֶת מֵי הָיָם. וּבְנֵי יִשְׁרָאֵל הָלְכוּ בַיִּבְּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם:
          ָבִי לִיהֹוָה הַמִּלוּכָה. וֹמוֹשֶׁל בַּגֹּוֹיִם².וֹעָלוּ מוֹשְׁיעִים בָּהַר צִּיוֹן לְשִׁפֵּט אֵת הַר עֲשָוֹ. וְהָיָתָה לֵיהוֹה הַמָּלוּכָה.
                                                   והיה יהוה למלך על כל הארץ. ביום ההוא יהיה יהוה אחד ושמו אחד:
```

Until now, Psukei Dezimrah dealt with G-d's greatness reflected through the natural order. Here, we also praise G-d as seen through the miraculous order. The core of Psukei Dezimrah remains the former, however. Hence, if there is not enough time to say all of Psukei Dezimrah we skip Shiras HaYam.

G-d's Name is mentioned eighteen times in שירת הים. So too, there are 18 blessings from המעביר שנה to המעביר שנה (including Birkas HaTorah). G-d's Name is also mentioned eighteen times in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the the case that the

שמות יד (כח) וישבו המים ויכסו את הרכב ואת הפרשים לכל חיל פרעה הבאים אחריהם בים לא נשאר בהם עד אחד:

Page 69 of 196

תהלים כב:כט $^2$ עובדיה א:כא $^3$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The World of Prayer, pgs. 30-31

The Egyptian army was destroyed to the last man – not a single soldier, military storeman, clerk or anyone associated with the military was left<sup>1</sup>. Pharaoh, though, did survive to witness G-d's great Sovereignty<sup>2</sup>.

Shira – a song sung by the Jewish people together with all of creation in one large symphony – when all of creation is but a revelation of G-d<sup>3</sup>. When Klal Yisrael saw this, they too become a part of His revelation – G-d speaks through them as He does through the rest of creation<sup>4</sup>. They open their mouths, and, in complete harmony, become instruments of G-d's revelation all to sing the same words.

We carry something of that song with us in all generations. the song which they spoke then, caused them to continue uttering song in all the generations. We have a name for the Shabbos on which the Jews crossed the Red Sea: it is called Shabbos Shira

## (בט) ובני ישראל הלכו ביבשה בתוך הים והמים להם חמה מימינם ומשמאלם:

This is a continuation of the previous verse. At the very same time that one wind was destroying the Egyptians a second wind was saving the Jews<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>ספורנו: לכל חיל פרעה הבאים אחריהם. המון כל רכב מצרים ורוכביהם שבאו אחר הפרשים למלחמה: העמק דבר: לא נשאר בהם עד אחד. אפילו מי שאינו בעל מלחמה אלא משרת אותם ונושא כליהם. וזהו דיוק לשון עד אחד. היינו פחות מאחד. רק השייך להם ג״כ לא נשאר. וע׳ לעיל ט׳ ז׳:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>דעת זקנים מבעלי התוספות: לא נשאר בהם עד אחד - אבל אחד נשאר והוא פרעה והא דכתיב בספר תהלים אחד מהם לא נותר היינו מכל עמו:

מכילתא: לא נשאר עד אחד אף לפרעה דברי ר' יהודה שנאמר מרכבות פרעה וחילו כו' ר' נחמיה אומר חוץ מפרעה כו'. והאבן עזרע (פסוק הבא) נקט כדברי ר' יהודה

רב צדוק הכהן רסיסי לילה - אות ח: שירה הוא רק כשמכיר הנוכח כענין ראתה שפחה וכו $^{1}$  אז נפתח פיהם $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ספר שם משמואל פרשת בשלח - שנת תרע"ח והנה ברש"י אז ישיר משה וגו' עלה בלבו שישיר וכן עשה וכו'.
וכל המפרשים דקדקו מה אתא לאשמעינן ומי לא ידע שאי אפשר שיהיו אומרים השירה בלתי שעלה על לבם
תחילה. וכבר אמרנו לפרש שגוף אמירת השירה אין לחשוב להם לישראל לזכות שהרי לא מהם הי', אלא
תחילה. וכבר אמרנו לפרש שגוף אמירת השירה אין לחשוב להם לישראל לזכות שהרי לא מהם הי', אלא
שכינה מדברת מתוך גרונם, וע"כ התכוונו כולם כאחד מלה במלה שאפי' בנבואה אמרו ז"ל (סנהדרין פ"ט.)
אין שני נביאים מתנבאים בסגנון אחד, ומוכרח לומר ששכינה מדברת מתוך גרונם. וע"כ השוו משה ובנ"י,
שכלומר כשם שמרע"ה שכינה מדברת מתיך גרונו תמיד כן הי' לישראל בעת השירה ... וכל שבח ישראל
בער הוה' היתה שכינה מדברת מתוך
גרונם: ... ולפי האמור יתבאר שהירידה לים שהיא בחי' אמונה היתה בלילה, אבל השירה ובכללה הערכת
הלב לשירה כמעיין הנובע שהיא בחי' אמת היתה ביום:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>חזקוני (כט) ובני ישראל הלכו ביבשה - פסוק זה דבוק לשלמעלה הימנו, בעוד שהמים כסו את הרכב ואת הפרשים לכל חיל פרעה, היו בני ישראל הולכים ביבשה שהיו שתי רוחות משמשות בים, וברוח אפך נערמו מים משמש לישראל, נשפת ברוחך כסמו ים משמש למצרים. (וכן באבן עזרא, ספורנו והעמק דבר)

## <u>(ל)</u> ויושע יהוה ביום ההוא את ישראל מיד מצרים וירא ישראל את מצרים מת על שפת הים :

Initially, the Jews thought that the Egyptians were also saved, thinking that they had come out of the sea somewhere else<sup>1</sup>. However, when they actually saw the dead Egyptians being washed up to shore, they felt saved<sup>2</sup>.

#### ויושע הי ביום ההוא את ישראל מיד מצרים:

From "that day" onward "the hand of Egypt" no longer had power over Israel. Yehoshua campaigned for seven years in Canaan and the land was being divided among the tribes for seven years afterward, and this was going on in what was actually Egypt's back ard. Other nations came to harass Israel but Egypt is not even mentioned for 500 years after the Exodus. Never was Israel subject again to Egypt. They would see Egypt in the future, but not in this manner.<sup>3</sup>

יד (לא) וירא ישראל את היד הגדלה אשר עשה יהוה במצרים וייראו העם את יהוה ויאמינו ביהוה ובמשה עבדו :

Because they believed, they were able to sing<sup>4</sup>.

#### וירא ישראל... ויאמינו בהי ובמשה עבדו:

We must understand that אממנה is something different than ידיעה. One can speak of his Emunah that HaKadosh Baruch Hu created the world, that there was Yetzias Mitzrayim, and that the Torah was given from Shamayim even though he was not there. However, one does not say that he has Emunah that right now, in this shul, he is participating in a shiur. He does not have to "believe" it; he knows it. It is reality. When Israel saw that the sea split open and waters became solidified as a wall on their right and left sides, and they walked through it on dry land, they did not require

 $\pi$ תנחומא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The Gemara (Eirchin 10) explains that when the Jewish People emerged from passing through the Yam Suf, they sinned by assuming that although they were saved from drowning in the Yam Suf, the Egyptians also survived the experience. After such a miraculous crossing, how could the nation have thought that the sinful Egyptians merited a similar miracle? Tosfors explains that the Jewish people did not cross the Yam Suf and emerge on the other side (i.e. from Egypt to the Sinai Peninsula). Rather, when they arrived at the Sea they were surrounded on all sides by the Egyptians, and Hashem opened up a path for them in the Sea to bypass the Egyptians and emerge on the *same bank* of the Yam Suf, to the South. The Jews were concerned that the Egyptians who did not enter the Sea would follow them Southwards on land along the banks of the Yam Suf and eventually catch up to them again.

<sup>^</sup>אבן עזרא יד ל: ויושע - עתה היו ישראל נושעים מיד מצרים כי עד עתה היה עליהם פחד המלך וכתוב כי המצריים טבעו בים. והים לא השליכם אל היבשה. כי כן כתוב תבלעמו ארץ. על כן פי' וירא ישראל את מצרים מת על שפת הים. שהיו ישראל על שפת הים. וראו מצרים מת כאשר טבע:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg: 229

Emunah to believe this. It was reality; it was happening in front of them. They could point and say: זה אלי, This is my G-d.<sup>1</sup>

The communal saying of the Shirah by Bnei Yisrael together with Moshe was a miraculous event in itself. Short of a neis, how would it have been possible, before the advent of loudspeakers, for the voice of Moshe Rabbeinu – who was a kevad peh – to be amplified so loudly that six hundred thousand people and their children could hear him well enough to affirmatively respond by, at least, repeating the first words of each sentence? (Sotah 30b)

This miracle is even greater according to the opinion of Rabbi Eliezer the son of Rabbi Yosi HaGelili, who says that Bnei Yisrael repeated every word of the Shirah after Moshe.

And it was clearly a neis according to the opinion of Rabbi Nechemiah, as explained by Rashi, that שרתה רוח הקדש על כלם וכונו יחד את השירה ככתבה; Moshe and the Jewish people were the beneficiaries of Ruach HaKodesh which enabled them, although unrehearsed, to say the same words of the Shiras HaYam together.<sup>2</sup>

This Song of the Red Sea is to be said with happiness. We should imagine in our mind as though we were there, crossing through the sea, this very day. Whoever says it happily will have his sins forgiven.<sup>3</sup>

<u>טו (א) אז ישיר משה ובני ישראל את השירה הזאת ליהוה ויאמרו לאמר אשירה ליהוה כי</u> גאה גאה סוס ורכבו רמה בים <u>:</u>

#### <u>אשירה לדי:</u>

To Him alone, for there is none beside Him<sup>4</sup>.

אז ישיר:

The Song of the Sea is read from the Torah every year when the weekly Parsha is read. It is also read on the seventh day of Pesach. In addition, it is recited daily and so it shall be forever. The spectacle of the splitting of the Sea of Suf gave an impetus to Israel that causes them to go forward until the end of time.<sup>5</sup>

משה ברורה נא לד ספר התודעה, שבט

Rav Schwab on Prayer pg. 233

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 396

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Praise, My Soul: pg. 233

It is important to know that the word שיר does not mean a melody or tune, which is expressed by voice or a musical instrument. This would be called זמרה. Shirah, or shir, means the text of a poem.<sup>1</sup>

### *זה אלי:*

Each person saw G-d so clearly that they were able to point and say, "This is my G-d). In the words of the Sages, the handmaiden at the crossing of the Red Sea saw what Yechezekiel ben Buzi did not see<sup>2</sup>.

# זה אלי ואנוהו:

This is my G-d and I shall beautify Him. From here we learn that we should serve G-d with beautiful utensils, i.e. "I will make beauty before my G-d" through the Mitzvos by serving Him with a beautiful Talis, a beautiful Sukka and a beautiful Esrog, etc<sup>3</sup>. The Chafetz Chaim<sup>4</sup> adds that in these words of the Sages there is an additional meaning: that a mitzvah needs to be splendid not only in its external appearance but mainly in its inner character – which means that it should be done as an act for the sake of '\tau\$.

On the level of drush, however, ואבני לה מקדשא is explained by Targum Onkelos as having the meaning of a dwelling, as in נוה. He therefore renders this as אואבני לה מקדשא, And I will build for Him a Beis HaMikdash. Rav Hirsch expands on this idea and translates it to mean, "I wish to become a dwelling for Him," meaning, I wish to live my life so that it becomes an abode for His Shechina in this world.<sup>5</sup>

#### זה אלי ואנוהו אלהי אבי וארממנהו:

<sup>2</sup>רש"י: זה אלי - בכבודו נגלה עליהם והיו מראין אותו באצבע ראתה שפחה על הים מה שלא ראו נביאים: רבינו בחיי: רבי אליעזר אומר מנין אתה אומר שראתה שפחה על הים מה שלא ראה יחזקאל בן בוזי שנאמר זה אלי ואנוהו, ביחזקאל כתיב (יחזקאל א) ואראה מראות אלהים ובשאר הנביאים כתיב (הושע יב) וביד הנביאים אדמה, כלומר בדמיונות ומראות אבל על הים ראו כלן עד שאמר כל אחד ואחד זה אלי ואנוהו, ואין כוונת החכמים בזה שתהיה מעלת השפחה בענין ההשגה והחכמה יתרה על השגת מעלת יחזקאל בן בוזי הנביא אלא הכוונה שראתה שפחה על הים דבר שלא ראה יחזקאל.

 $^{3}$ ואנוהו, אתנאה לפניו במצות, טלית נאה סוכה נאה לולב נאה:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 234

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Introduction to Chovas HaShmirah

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 237

This is my G-d of mercy¹ and I will raise him to the highest abode; the G-d of my Fathers, who appeared to them in the form of אל שדי, and now I will raise Him so that He appears on earth with His full name for, as the next verse proclaims, He will appear in all His manifestations, as a G-d of War, and as a G-d whose Name is HaShm, the Name².

# *: טו (ג) יהוה איש מלחמה יהוה שמו*

The four-letter Name י-ה-ו-ה of HaKadosh Baruch Hu is used here twice to convey the thought that despite the fact that He appears here as a man of war who has suddenly become a ravaging destroyer, nevertheless, His Name still remains י-ה-ו-ה. He is waging this war with His Middas HaRachamim.<sup>3</sup>

#### הי שמו.

G-d's Name was shown to be so vastly dominant over every mighty earthly being, unifying as it does the seemingly contradictory facets of mercy and judgment all in one<sup>4</sup>. Sforno says that G-d's destruction of the evil is in itself an act of mercy to the

<sup>1</sup>רמב״ן: ומנין שאין ״אלי״ אלא מדת רחמים, שנאמר אלי אלי למה עזבתני (תהלים כב ב), אל נא רפא נא לה (במדבר יב יג), אל ה' ויאר לנו (תהלים קיח כז) ואם כן יאמר זה אלי, כי עמי הוא ״אל״ בזה, כי יתעלה עם הרחמים להיות רחמן בדינו:

<sup>2</sup>רמב"ן: זה אלי ואנוהו ואעלה אותו אל נוה עליון אלהי אבותי, שנראה להם באל שדי, ועתה ארומם אותו בשם השלם, כי מעתה יהיה השם איש מלחמה ויהיה ה' שמו

<sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 237. This is borne out by the Gemara: אמר ר' יוחנן מאי דכתיב ולא השרת לומר שירה. אמר הקב״ה מעשה ידי טובעין בים ואתם אומרים עובר זה אל זה כל הלילה בקשו מלאכי השרת לומר שירה. אמר הקב״ה מעשה ידי טובעין בים ואתם אומרים :The angels wanted to say praises (upon the miracle of the Yam Suf), however, G-d said to them, "My creations are drowning and you wish to say praises?" Megillah 10b) This is a manifestation of Middas HaRachamim. This concept that HaKadosh Baruch Hu destroys the Reshaim as a result of His Middas HaRachamim is very difficult for us to comprehend.

The question arises, if the Malachim were precluded from saying Shirah over the destruction of the Egyptians, how could Moshe Rabbeinu and the entire Bnei Yisrael do so? I heard an answer while I was in the yeshiva, but I do not recall if it was said in the name of a Gadol, nor who told it to me. However, the explanation is perfectly understandable. The Midrash tells us, who told it to me. However, the explanation is perfectly understandable. The Midrash tells us, one thing as a time; he cannot experience two things together. This is based on, ישרה, their feet are one. A human being has the ability to do two contrasting things at the same time. He can feel sorry for the drowning Egyptians while he rejoices over his own redemption. However, a Malach has no such capability. He has a "one-track mind"; his singular purpose is the completion of the mission for which he was sent by HaKadosh Baruch Hu. He therefore cannot say Shirah for the redemption of the Bnei Yisrael while his mission is the destruction of the Egyptians. (pg. 238)

<sup>4</sup>רש"י טו ג: ה' שמו - ד"א ה' שמו אף בשעה שהוא נלחם ונוקם מאויביו אוחז הוא במדתו לרחם על ברואיו ולזון את כל באי עולם ולא כמדת מלכי אדמה כשהוא עוסק במלחמה פונה עצמו מכל עסקים ואין בו כח לעשות זו וזו: world<sup>1</sup>. It is the same G-d that acts to destroy the evil who acts to be merciful on those who serve Him<sup>2</sup>.

#### ימינד ימינד:

In fact, G-d's very blessing turned the other way is the source of all affliction<sup>3</sup>. As the Jews crossed the Red Sea they saw this very clearly – while some of the Jews were still crossing the Red Sea, the Egyptians were drowning. It took one set of forces to achieve the piling up of the sea at the very same time as a seeming different set of forces were operating on the hapless enemy<sup>4</sup>. Truly, these were but different faces of the same thing.

#### <u>וברב גאונך תהרוס קמיך:</u>

The enemies of Israel are called "those that rise up against You", because all who rise up against the people of G-d and His true servants are enemies of G-d and are opponents of His glory which Israel upholds.<sup>5</sup>

# *נורא תהלות*:

To understand all of these, and to give expression to it all, is almost an impossible task<sup>6</sup>.

It is awesome to praise הקב"ה when He performs wondrous deeds; however, we tend to offer praises only for the good things. We are required to praise G-d for both the

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>ספורנו עה"ת ספר שמות פרק טו פסוק ג: ה' איש מלחמה ה' שמו. אף על פי שהוא איש מלחמה ומכרית הרשעים במדת הדין, מכל מקום ה' שמו במדת רחמים, כי בזה הוא נותן הויה ומציאות לעולמו, בהיותו מכלה קוצים מן הכרם שהם מחריבי עולם:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור החיים על שמות פרק טו פסוק ג: ה' איש מלחמה פירוש גם במדת הרחמים עשה מלחמה, ולא שישתנה מפני זה ח"ו, אלא ה' שמו, על דרך כי אני ה' לא שניתי (מלאכי ג ו), או ירצה כי בזמן עצמו שעשה מלחמה עם המצריים, בזמן עצמו היה מתנהג במדת הרחמים עם ישראל, וכמו שפירשתי במאמרו יתברך (לעיל ו ב) וידבר אלהים אל משה וגו' אני ה':

<sup>3-</sup>דש"י טו ו: ימינך ימינך - שני פעמים כשישראל עושין את רצונו של מקום השמאל נעשית ימין:

⁴אבן עזרא שמות יד כט: ובני ישראל - טעם להזכיר זה פעם אחר. כי פרעה היה טובע ועוד נשארו אנשים מישראל בים עוברים. זזה הי׳ פלא בתוך פלא כי במקום שהיו ישראל עוברים בים היה שם רוח קדים מייבש ובמקום פרעה וחילו הביא השם רוח אחרת להמס המים שנקרשו ונעשו חומות.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Praise, My Soul: pg. 242: Rav Miller quotes the Mechilta in Shemos 15:7: "All who rise up against Israel are as if they rose up against the Holy One blessed is He."

רש"י טו יא: נורא תהלות - יראוי מלהגיד תהלותיך פן ימעטו כמ"ש לך דומיה תהלה:  $^6$ 

good and the bad. While we can appreciate and offer praise to הקב"ה for the Nissim that result in our redemption, we tend not to understand the lack of those Nissim when we cry out for help and are apparently not answered, which is also פלא. The words mean, therefore, that it is with trepidation that we offer praises to HaKadosh Baruch Hu for the good things that happen to us, because in doing so we may lose sight of our obligation to praise HaKadosh Baruch Hu even for that which we cannot understand. However, with מי כמכה, Bnei Yisrael did finally express their full acceptance of the Galus.<sup>2</sup>

#### תבלעמו ארץ:

Yet any recognition, even by those choose not to believe in Him, is worthy of praise and reward<sup>3</sup>.

## <u>מכון לשבתד:</u>

With this recognition we see the harmony of the lower worlds with those more spiritual realms above<sup>4</sup>. The whole picture now came together for the Jews. Their thanksgiving "were not merely for the miracles but for the trial, not merely for the salvation but for the suffering," for they now knew that these too were a part of the blessing<sup>5</sup>. Below the surface of things everything is used by G-d to ultimately bring forth His Oneness<sup>6</sup>.

(יח) יהוה ימלך לעלם ועד:

We double this verse to signify that it the end of the Shira just as we double כל  $^7$ הנשמה.

<sup>1</sup>ברכות נד:א: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה, שנאמר ואהבת את ה' אלקיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך — בכל מדה ומדה שהוא מודד לך הוי מודה לו

<sup>2</sup> Ray Schwab on Prayer pg. 240-1

י . 3רש"י טו יב :תבלעמו ארץ - מכאן שזכו לקבורה בשכר שאמרו ה' הצדיק:

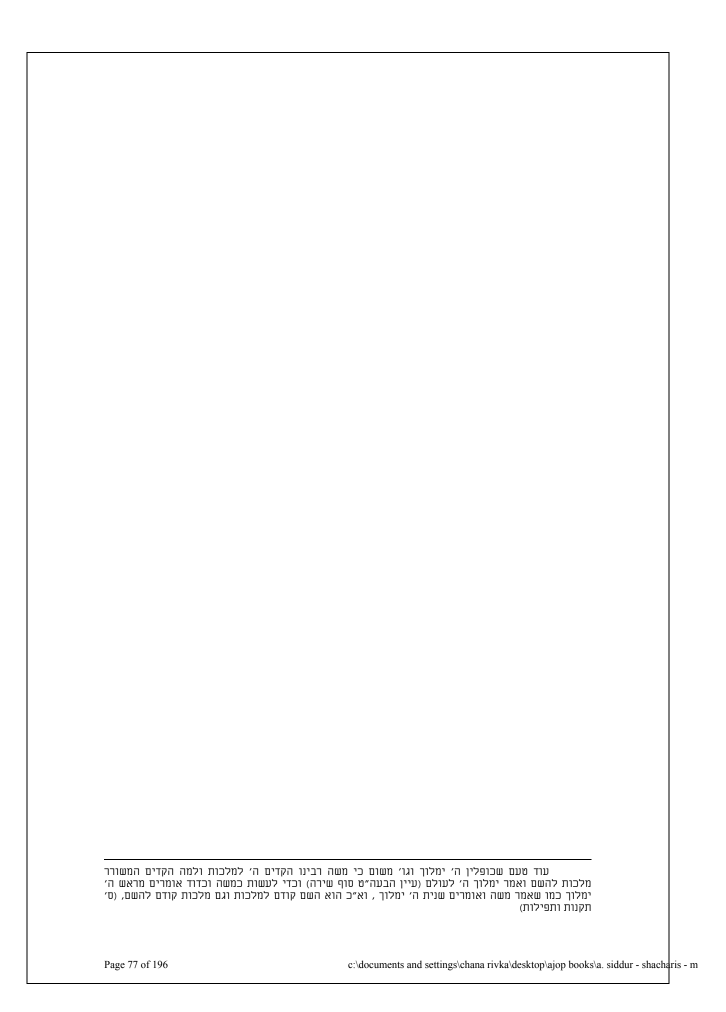
רש"י טו יז: מכון לשבתך - מקדש של מטה מכוון כנגד כסא של מעלה אשר פעלת $^4$ 

<sup>5</sup>Artscroll, Overview to the Song of Songs, pg. xl:

ושם מביא את המדרש: אמר משה: באז חטאתי שמרתי "ומאז באתי לדבר אל פרעה הרע לעם הזה", באז אני אומר שירה

דעת תבונות – הנהגת היחוד שעל ידו יתגלה יחודו $^6$ 

<sup>7</sup>ספר מנהגי ישורון, ע״י הרב אברהם אליעזר ב״ר אייזיק: בשירת הים כופלים פסוק ה׳ ימלוך לעולם ועד מפני שהוא סוף השירה, וכן הוא במהרי״ל ה׳ תפלה דלכך כופלים כל הנשמה וגו׳ משום דאיתא בשבת קי״ח א״ר יוסי יהא חלקי עם גומרי הלל בכל יום, ר״ל לומר שמסיימין ספר תהלים שנתיסד בהללויה , והשתא אם לא יכפול פסוק האחרון, לא נראה כמסיים, ומטעם זה כופלים ה׳ ימלוך וגו׳.



# Yishtabach

ִישְתַּבַּח שִׁמְּךָ לָעֵד מַלְכֵּנוּ הָאֵל הַמֶּלֶךְ הַגְּדוֹל וְהַקָּדוֹשׁ בַּשְּׁמֵים וּבָאֶרֶץ. כִּי לְךָ נָאֶה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ. שִׁיר וּשְבָחָה הַלֵּל וְזְמְרָה עוֹז וּמֶמְשִׁילָה נֶצח גְּדָלָה וּנְבוּרָה תְּהַלֶּה וְתָּבְּאֶרֶץ. כְי לְךָ וְעֵד עוֹלְם: יְהַלְלוּךְ יְהוֹה אֱלֹהֵינוּ עֵל כָּל מַעֲשֶׁירָ, וַחֲסִידְירָ צַדִּיקִים עוֹשֵׁי רְצוֹנֶך, וְכָל עַמְּךָ בִּית יִשְּׂרָאֵל, בְּרְנָה יוֹדוּ וְיבָרְכוּ וִישַׁבְּחוּ וִיפַּאֶרוּ וִישׁוֹרְרוּ וִירוֹמְמוּ וְיַעֲרִיצוּ וְיָקְדִּישׁוּ וְיַמְלִיכוּ אֶת שִׁמְּךָ מַלְּכָנוּ תִּמִיד. כִּי לְךָ טוֹב לְהוֹדוֹת וּלְשִׁמְךָ נָאֶה לְזִמֵּר, כִּי מַעוֹלְם וְעֵד עוֹלָם אֵתָּה אֵל: בְּרוּךְ אֵתָּה יְהֹוָה מֶלֶךְ מְהֻלֶּל בַּתְשִׁבְּחוֹת:

#### <u>ישתבת:</u>

is because it is the counterpart of ברוך אתה שלם does not start with שתבח The reason, a blessing which follows another ברכה הסמוכה and, as such, is a ברכה הסמוכה לחברתה שאמר and, as such, is a ברכה שאמר blessing, which does not open with

#### ישתבח שמך לעד מלכנו:

Now, at the conclusion of Pesukei Dezimrah, we declare that we regret concluding, for G-d's Name ought to be praised forever without cessation: ישתבח שמך לעד.

שִׁיר וּשְׁבָּחָה הַלֵּל וְזָמְרָה עוֹז וּמֶמְשָׁלָה נֶצֵח וְּדֻלֶּה וּגְבוּרָה תְּהַלֶּה וְתִפְּאֶרֶת קְדָשָׁה וּמֵלְכוּת. בְּרָכוֹת והודאות

These 15 expressions of praise should be said without interruption. This does not mean they must be said in one breath, but rather, that these fifteen words are to be said as one unit, corresponding to the numerical value of the Name ה-י,<sup>3</sup> with which He created both this world and the next – כי בקה די צור עולמים – "For, using Your name, You are the Rock of both worlds," and is therefore the symbol of creation.<sup>4</sup>

There are 15 words of praise as in the 15 Shir HaMaalos Psalms of David HaMelech whose Psalms we have just finished saying in the Pseukei Dezimrah. David's lineage, Shlomo, who continued his father's work, is hinted at in the words שִׁמְדָ לָעַד מַלְכֵּנוּ הָאֵל. (Abarbenel, Hagada of Pesach<sup>5</sup>).

#### מלך א-ל חי העולמים:

HaKadosh Baruch Hu is the life-source of all time periods of existence. עולמות would mean worlds, but עולמים expresses the idea of for all times – forever.<sup>6</sup>

Page 78 of 196

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 247

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 252

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 248

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> World of Prayer

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Yishtabach also appears at the end of the Hallel on Pesach, for the same reason.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 250

The Shulchan Aruch states that it is prohibited to speak between ישתבח, which concludes the Pesukei D'Zimrah, and the beginning of יוצר אור, which starts the brachos of Krias Shema.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 116-117: המטפר בין ישתבח ליוצר עבירה היא בידו וחוזר עליה מעורכי: והמלחמה המטפר בין ישתבח ליוצר עבירה היא בידו וחוזר עליה מעורכי: If one talks between Yishtabach and Yotzer Ohr, he has committed an עבירה or which he must return from battle. The simple meaning of this section of the Shulchan Aruch is that even an aveirah as seemingly minor as that of interrupting between Pesukei D'Zimrah and Yotzer Ohr is sever e enough to disqualify a Jewish soldier from battle. However, the Chofetz Chaim adds an allegoric interpretation of this halacha, in accordance with the aforesaid meaning of אותר. He says that through the Pesukei D'Zimrah, we are waging a battle against the powers of Tumah which exist as a result of the influence of our Aveiros. These forces serve as a barrier between our Tefillos and HaKadosh Baruch Hu. We cut off (חוד) these forces, thereby allowing our Tefillos access to Him. After we have "waged this battle" we have an immediate opening to approach ה with our Tefillah, which begins with Jirk However, if we interrupt and separate these two, we are "returning from battle" without utilizing the advantage we have gained, and the powerful forces of the powers of tumah are again able to gain the upper hand and prevent tefillos from reaching HKB"H.

# **KADDISH**

ּיְתְגַּדַּל וְיִתְקַדַּשׁ שְׁמֵהּ רַבָּא. אמן: בְּעָלְמָא דִּי בְרָא כָּרְעוּתָהּ וְיַמְלִיךָ מַלְכוּתָהּ בְּחַיֵּיכוֹן וּבְּיוֹמֵיכוֹן וּבְּיוֹמֵיכוֹן וּבְּיוֹמֵיכוֹן וּבְּיוֹתְיּבְּח וְיִתְפָּאַר יִשְׁרָאֵל בַּעֲנְלָא וּבְוֹמֵן קָרִיב, וְאִמְּרוּ אָמֵן: יְהָא שְׁמֵהּ רַבָּא מְבָרַךְ לְעָלָם וּלְעָלְמֵי עָלְמַיָּא: יִתְבָּרַךְ וְיִשְׁתַבָּח וְיִתְפָּאַר וְיִתְטֵּלָה וְיִתְטֵלֶה וְאָמֵן: מִבָּל) מִוּ כָּל בִּרְכָתָא וְשִׁירָתָא תִּשְׁבְּחָתָא וְנֶחֱסָתָא דַּאֲמִירָן בְּעַלְמָא. וְאָמְרוּ אָמֵן:

Our Chachamim have instituted the saying of Kaddish at least seven times daily, and any additional Kadeishim are voluntary. Some authorities have found a Remez for this in the words of Tehillim: שבע ביום הללתיך. These seven mandated Kadeishim include three times during Shacharis and twice each during Minchah and Maariv.

The Mesadrei HaTefillah, organizers of the Tefillah, instituted that Kaddish be said before and after each Shemoneh Esrei, which is the main Tefillah B'Tzibbur, because the purpose of Kaddish is the sanctification of HaSh-m's Name by the entire Tzibbur by saying יתגדל ויתקדש שמה רבא. Since Kaddish cannot be said before Shemoneh Esrei during Shacharis (because of the requirements that Tefillah is to follow Geulah without any interruption) it is said afterwards instead.

Since the mitzvah of Psukei Dezimrah is now complete and we are now about to start another Mitzvah of the Shema and its blessings, we say a Kaddish in between<sup>2</sup>.

#### Why in Aramaic:

Tosafos say that the Kaddish was originally said after learning Agadata. Since simple Jews also learned Agadata, Kaddish was set up in Aramaic which everyone understood. Tosafos reject a second opinion: that of the idea that it was made in Aramaic to avoid the Angels understanding it and becoming jealous of mankind who had such exalted praises for the Ribono Shel Olam<sup>3</sup>.

Some of the words of קדיש are pure Lashon HaKodesh, such as יתברך, וישתבח, etc., while others are Aramaic, such as גיתקדש, ויתפאר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer: pg.251. See Mishnah Berurah 236:5 for the reason Kaddish is said at Maariv between Geulah and Tefillah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שנוהגים לומר קדיש אחר ישתבח .... לפי שכבר סיימו את המצווה של פסוקי דזמרה, ועכשיו מתחיל מצווה האחרת של ק"ש וברכותיה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>תוספות ברכות דף ג ע"א:וגם מה שאומרים העולם לכך אומרים קדיש בלשון ארמית לפי שתפלה נאה ושבח גדול הוא על כן נתקן בלשון תרגום שלא יבינו המלאכים ויהיו מתקנאין בנו וזה אינו נראה שהרי כמה תפלות גדול הוא על כן נתקן בלשון תרגום שלא יבינו המלאכים ויהיו מתקנאין בנו וזה אינו נראה שהדי אדקדושתא יפות שהם בלשון עברי אלא נראה כדאמרינן בסוף סוטה (דף מט.) אין העולם מתקיים אלא אסדרא דקדושתא ואיהא שמיה רבא דבתר אגדתא שהיו רגילין לומר קדיש אחר הדרשה ושם היו עמי הארצות ולא היו מבינים כולם לשון הקודש לכך תקנוהו בלשון תרגום שהיו הכל מבינים שזה היה לשונם:

רבא, etc. This mixture of language characterized the vernacular which the common people understood best.

#### יהא שמיה רבא מברך:

In the Gemorrah in Brachos ( $\nu$ ), Eliyahu HaNavi is reported as telling Rebbe Yossi that whenever the Israelites go into the synagogues and schoolhouses and respond: 'May His great name be blessed!' the Holy One, blessed be He, shakes His head and says: Happy is the king who is thus praised in this house<sup>1</sup>!

The Gemorrah states further that Rebbe Yosi heard a Bas Kol in the form of a dove cooing saying that the יהא שמיה רבה brings the Geulah closer<sup>2</sup>.

Tosafos says that the words mean "May His great Name be blessed" (not like Machzor Vitry who says that it means May His Name become great – i.e. may it become a whole name again after Amalek caused some of it to become hidden – כי יד כי יה (על כס יה)<sup>3</sup>.

According to Minhag Sfarad, the community also says the first word of the next line, יתברך, joining it to the words יהא שמיה רבא. Rabbeinu Bachaya explains that this is for a kabbalistic reason, for the words לעלם ולעלמי עלמיא represent 5 of the most spiritual levels and the word יתברך, the level above that. The words are joined in order that there should not be any break between these levels<sup>4</sup>.

The Gemorrah in Sotah says: From the day that the temple was destroyed, etc. Rava said: And the curse of each day will be worse than of the preceding day, as the verse states: In the morning you will say: If only it were evening! And in the evening you

<sup>ו</sup>מסכת ברכות דף ג'ע"א: ואמר לי (אליהו הנביא לרבי יוסי) ... בשעה שישראל נכנסין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ועונין יהא שמיה הגדול מבורך הקדוש ברוך הוא מנענע ראשו ואומר אשרי המלך שמקלסין אותו רריחו

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף ג ע"א: ואמר לי בני מה קול שמעת בחורבה זו ואמרתי לו שמעתי בת קול שמנהמת כיונה ואומרת אוי לבנים שבעונותיהם החרבתי את ביתי ושרפתי את היכלי והגליתים לבין האומות ואמר לי חייך וחיי ראשך לא שעה זו בלבד אומרת כך אלא בכל יום ויום שלש פעמים אומרת כך ולא זו בלבד אלא בשעה שישראל נכנסין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ועונין יהא שמיה הגדול מבורך הקדוש ברוך הוא מנענע ראשו ואומר אשרי המלך שמקלסין אותו בביתו כך מה לו לאב שהגלה את בניו ואוי להם לבנים שגלו מעל שולחן אביהם:

<sup>5</sup>תוספות ברכות דף ג ע"א: הגדול מבורך. מכאן יש לסתור מה שפירש במחזור ויטרי יהא שמיה רבא שזו תפלה שאנו מתפללין שימלא שמו כדכתיב (שמות יז) כי יד על כס יה שלא יהא שמו שלם וכסאו שלם עד שימחה זרעו של עמלק ופירושו כך יהא שמי"ה שם יה רבא כלומר שאנו מתפללין שיהא שמו גדול ושלם ומבורך לעולם הבא. וזה לא נראה מדקאמר הכא יהא שמיה הגדול מבורך לעולם הבא. וזה לא נראה מדקאמר הכא יהא שמיה הגדול מבורך משמע דתפלה אחת היא ואינו רוצה לומר שיהא שמו גדול ושלם אלא יהא שמו הגדול מבורך

^רבינו בחיי ב כג: ואליו אנו מברכים בקדיש אמן יהא שמיה רבא מברך, ואנו אומרים לעלם לעלמי עלמיא יתברך הזכיר ה' עולמות כנגד ה' ספירות שמשם ולמעלה, וצריך הוא לחבר מלת עלמיא ליתברך ואין להפסיק בהם כלל כשם שאין להפסיק הכתר מאין סוף, שמע נא ואתה דע לך: will say: If only it were morning. ... How, in that case, can the world endure? By saying the סידרא דקדושה and the יהא שמיה רבא.

The Maharal explains that although aspects of this world are subject to annihilation, ultimately this world receives its sustenance from a higher world, a world that does not suffer any loss or attrition whatsoever. This link to the higher world remains even when G-d cuts off the blessings which He only gives when we do His will. And it is by strengthening this link with the higher world that we can reinvigorate this world even at a time of great darkness and difficulty. There are two places in the dovening where we make reference to this. The first is in the Kadish and the second in what is known as the Kedusha DeSidra of the ובא לציון prayer at the end of the dovening. In both places we praise G-d as the G-d of לעלם ולעמי עלמיא – of both this and the higher worlds, thereby strengthening the link between these two worlds<sup>2</sup>.

The Gemara<sup>3</sup> places extremely great importance on the saying of יהא שמה רבא with one's fullest concentration: כל העונה יהא שמיה רבא מברך בכל כחו קורעין לו גזר דינו – The responding of יהא שמה רבא with all one's strength is so powerful that it can cause the Beis Din Shel Maalah (the Heavenly Court) to "tear up" a decree of punishment for one's aveiros and give him another chance to make good for them.<sup>4</sup>

Rashi explains בכל כחו בכל כחונתו, with his complete concentration of mind. There are others<sup>5</sup> who explain it to mean simply בקול רם, with a loud voice. It is certainly true that when one says something loudly it increases his concentration on the meaning of what he is saying.<sup>6</sup>

If the central theme of Kaddish is the saying of יהא שמה רבא with total concentration, act it is no mere coincidence that the structure of the words and sentences of Kaddish correspond to the number 28, the numerical value of בתו There are 28 words.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>סוטה (מ"ט ע"א) משחרב ב"ה אמר רבא וכל יום קללתו מרובה משל חברו שנא' בבקר תאמר מי יתן ערב ובערב תאמר מי יתן בקר הי בקר אילימא בקר דלמחר מי ידע מאי הוה אלא דחליף ואזיל אלא עולם על מה קאי אסידרא דקדושה ויהא שמיה רבא דאגדתא שנא' ארץ עפתה כמו אופל צלמות ולא סדרים וגו' הא איכא סדרים תופיע מאופל ע"כ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר״ל, נתיב העבודה - פרק יא: וביאור זה, כי העוה״ז הוא מקבל מן העולם העליון ודבר זה אין לו ביטול ולא יפול תחת הבטול כלל, ואף כי חרב ב״ה אין בטול אל מדריגה זאת העליונ׳. ועל דבר זה קאי עלמא, כי כאשר בטל ב״ה שעל ידו היתה ברכה באה לעולם, אבל עדיין לא בטל דבר זה שעוה״ז מקבל מן עולם העליון, ולפיכך קאמר דקאי על סדרא דקדושה ואמן יהא שמיה רבא דאגדתא, כי עי״ז הברכה באה מעולם העליון לעולם הזה ובזה לא שייך הפסק כלל, ובשניהם אנו אומרים קדיש לעלם ולעלמי עלמיא וכן באמן יהא שמיה רבא אנו אומרים מברך לעלם ולעלמי עלמיא, ולא תמצא זה בשום שבח בעול׳ רק בשני שבחי׳ אלו, בעבור כי אלו שני שבחים בפרט משבחים הקב״ה מצד שהוא מברך לעלם ולעמי עלמיא, ועל דבר זה העולם עומד

מסכת שבת דף קיט ע"ב

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 255

<sup>5</sup> עיין תוספות, שם

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> According to this opinion, יהא שמה רבא would be an exception to the rule that the response to a bracha may not be louder than the bracha itself. However, even according to this opinion, one must be careful not to shout it so loudly as to make himself look ridiculous: Rav Schwab on Prayer pg. 255

from יתגדל through ולעלמי עלמיא יתברך; 28 words from דאמירן through ולעלמי עלמיא יתברן; משמה רבא שמה רבא שמה רבא מברך לעלם ולעלמי עלמיא

Then, in addition to Yisbarach which is the central theme, we add seven more elevated stages: וישתבח, ויתפאר, ויתרומם, ויתנשא, ויתהדר, ויתעלה, ויתפאר, ויתפאר, ויתרומם, and each one of these is further enhanced by four forms of praise which correspond to the "four worlds": לעלא מן כל ברכתא ושירתא תשבחתא ונחמתא. This combination also totals 28.

It is abundantly clear from all of this that the organizers of the Tefillah structured the entire Kaddish around the central theme of no, in order to convey the importance of saying it with total concentration and dedication.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 256-7

# C-BIRKAS SHEMA

The Chachamim instituted the recital of three brachos each morning in conjunction with Kiras Shema: אמת ויציב before Krias Shema and אהבה רבה before Krias Shema and אמת ויציב, or afterwards. <sup>1</sup>

# 1. Overview and Barchu

The 3 Birkas Shema deal respectively with מערכת התורה, מערכת הטבע, מערכת החבר מערכת הטבע we deal mainly with the perfect praises which the מערכת הטבע give to די do as a matter, when we have moved through many steps all the way to the mutter, we attempt, with our freedom of choice, to do what the מלאכים do as a matter of instinct. We move from מערכת הסבע that will allow us to imitate the מלאכים in being just as מערכת התורה, דבוק לדי We then move to express this השגחה ודביקות practice with the saying of שמע We show how this דביקות translates itself into השגחה שמנה שמונה עשרה שמנה עשרה ללית is not just an abstract concept but is that which allows us to turn to rand to speak to Him directly.

The Maharal states that the first Bracha of Birkas Shema was made on Olam Hazeh. It therefore focuses on light, for this was created first, and is therefore the most exalted of Olam Hazeh creations<sup>2</sup>. The second of these blessing deals with the giving of the Torah, which is above the level of this world<sup>3</sup>. Then comes the next level, the Shema – the acceptance of the yoke of Heavan<sup>4</sup>, i.e. not only does He create and bestow upon us the light and the Torah, but He is One and therefore His kingdom ranges over all beings<sup>5</sup>. This is expressed by the blessing after Shema, Emes VeYatziv, which shows His mastery over all things through His creating miracles and doing with the world as He pleases<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Mishnah, Brachos 11a. Quoted in Rav Schwab on Prayer pg. 259  $^{\circ}$ מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: וברכה ראשונה תקנו על העולם הזה שהאור הוא המעלה היותר של עולם שהוא וברא חולה

מהר"ל שם: וברכה שניה תקנו על נתינת התורה שהתורה על העולם הזה<sup>3</sup>

מהר"ל שם: ואחר כך סדרו ק"ש שהוא כנגד מלכות שמים, וזה כי מלכותו היא עוד מדריגה עליונה על התורה  $^4$ 

³מהר"ל שם:, שאנו אומרים תחלה שהוא השפיע את האור ואח"כ אנו אומרים שהוא משפיע התורה ואח"כ אנו אומרים שהוא יתברך אחד, ודבר זה יותר מדריגה עליונה מה שהוא מתעלה במלכותו ית' על הכל

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>מהר"ל שם: ולפיכך אחר ק"ש קבעו ברכת אמת ויציב שהוציא הקב"ה את ישראל ממצרים ע"י נסים ונפלאות, וברכה זאת מתחייב מן ק"ש כי בק"ש שהוא ית' אחד וזהו מלכות שמים, ומפני שהוא מלך נבדל מהכל הוא מושל על הכל עד שהוא יכול לעשות נסים ונפלאות בעולם כמו שעשה במצרים, ולפיכך אחר ק"ש שהוא מלכות שמים בא הברכה של אמת ויציב שהוא מחדש נסים ונפלאות שלא כמנהגו של עולם, כי אם היה לו שתוף עם הנמצאים לא היה זה אחד ובמה שהוא נבדל מן העולם מושל עליו עושה בעולם כרצונו ובזה הוא ית' אחד:

The Maharal expresses these three blessings another way – as three *hanhagos*. The first blessing is the *hanhaga* of the order of this world; the second blessing is the *hanhaga* of the abstract mind; and the third blessing is the *hanhaga* of miracles<sup>1</sup>.

#### ברכו:

We say ברכו in the morning and evening at the beginning of the Berachos of Krias Shema and also when one is called up to the Torah. The Shaliach Tzibbur – or the Oleh LaTorah – is saying to the Tzibbur: ברכו את הי המבורך, "This is not only my private affair; I invite the entire Tzibbur to join me in making a communal sanctification of Hashem's Name." While the Brachos of Krias Shema can also be said without a Minyan, the invitation of ברכו את הי המברך is said only with a Minyan, indicating the the blessing of Hashem by each individual (המברך) will be elevated to a much higher level when the entire Tzibbur combines their individual Brachos. The Tzibbur combines their Brachos, responding: ברוך הי המברך לעולם ועד

The invitation by the Chazzan of ברוך הי מת הי המברך and its communal response ברוך הי are considered Davar Shebikdusha, and thus must be said in the presence of ten adult males, representing the entire Bnei Yisrael.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית,

 $<sup>^2</sup>$  Rav Schwab on Prayer pg. 252. Therefore, the chazzan should join the tzibbur in the response of ברוך ה' המברך לעולם ועד and not say it separately after the tzibbur, because as a davar shebikdusha, it must be said together with the tzibbur. In many congregations the chazzan says ברוך ה' המברך לעולם ועד after the tzibbur has finished saying it. This is not correct (pg. 253).

# 2. Yotzer Ohr-Asher Bidvaro

The Ramban understands that whereas יוצר אור is a Birkas Hashevach, אהבה רבה is a Birkas HaMitzvah for the Shema<sup>1</sup>.

#### יוצר אור ובורא חושך:

The Gemorrah tells us that we say the words יוצר אור ובורא חושך because we are required to mention the attribute of the night in the day. Similarly, we say בורא יום etc. in the equivalent blessing of Maariv because we have to mention the attribute of the day at night<sup>9</sup>. The reason for this, says the Maharal, is because time cannot be neatly packaged with clear separations between the day and the night (אין). At the end of the first day of creation, the verse says that "It was evening and morning, one day" (ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד); we therefore see that both day and

<sup>1</sup>חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן .... אבל ברכת יוצר אור ומעריב ערבים ברכת השבח הן, כדמוכח (מגילה כ"ד ב") בפלוגתא דכל שלא ראה מאורות מימיו אינו פורס על שמע וכדפרישית לעיל, וברכת אהבת עולם ברכת המצוה לחובת קריאה של שמע, וה"נ מוכח בשמעתא דאמר להם הממונה ברכו ברכה אחת כו", לפיכך עשו נמי ברכת אמת ויציב ברכה הסמוכה לחברתה

```
<sup>2</sup>ע"יף ישעי-ה מ"ד:ו'
*תהלים ק"ד:כ"ד
<sup>4</sup>ע"יף ירמיה י":י'
<sup>5</sup>דברים י":י"ז;תהלים צט:ג
<sup>6</sup>ישעיה ו:ג
<sup>7</sup>יחזקאל ג:יב
*תהלים קל"ו:ז'
*ברכות י"א ע"ב: צריך להזכיר מדת לילה ביום ומדת יום בלילה
```

night are joined together<sup>1</sup>. As such, we mention the day at night and the night by day, for the day is that which causes the night to come and vice-versa, and both complete each other to form a whole day<sup>2</sup>. Given this, a person who would only mention the day and not the night (or vice versa) would be giving G-d only half of a praise, an inappropriate thing to do<sup>3</sup>. The fact that night and day form one unit rises out of the Unity of G-d. Had day and night been completely separate, we might have erred to think that they were created by two different creators<sup>4</sup>.

Both the Shem Mishmuel and the Nesivos Shalom state that the darkness was a revelation of hidden light too powerful to be seen and therefore blinding<sup>5</sup>. Moshe was ordered to reach up to great spiritual heights and bring down a light that would be good only for someone who was very spiritual<sup>6</sup>. For the impure Egyptians, this was a great darkness<sup>7</sup>.

Similarly, the Gemorrah states that in the future world, the Holy One, blessed be He, brings the sun out of its sheath so that it is fierce: the wicked are punished by it, the righteous are healed by it. The same light which heals the Tzadikim acts as darkness to the Reshaim. So too, the verse says יצר אור ובורא חושך: G-d forms light but above

<sup>1</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ונראה הטעם שצריך להזכיר מדת לילה ביום ומדת יום בלילה, כי אין הזמן מחולק שהרי כתיב (בראשית א') ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד, ואלו היה הלילה מחולק מן היום לא היו שניהם יום אחד, רק אין הלילה והיום מחולק לעצמו

<sup>2</sup>מהר"ל, שם: ולפיכך צריך להזכיר מדת יום בלילה ומדת לילה ביום, כי היום מחייב את הלילה והלילה מחייב את היום ואין זה בלא זה כיון ששניהם משלימים זה לזה עד ששניהם ביחד יום אחד

<sup>3</sup>מהר"ל, שם: ואם היה מזכיר היום בפני עצמו או הלילה בפני עצמו, היה שבח הש"י על חצי דבר ואין ראוי לשבח את הש"י על חצי דבר.

<sup>4</sup>מהר"ל, שם: ועוד כי הלילה והיום הוא אחד וזה מורה כי הש"י אשר ברא אותם הוא אחד, כי אם לא היה מזכיר מדת יום בלילה ומדת לילה ביום, רק היה מזכיר היום בפני עצמו והלילה בפני עצמו והרי הלילה והיום הם מחולקים והם כמו הפכים, וא"כ היה ח"ו דבר זה כמו שהיו אומרים קצת מינים כי יש כאן שתי השויות והיו אומרים כי הפעולות המחולקות שהם בעולם דבר זה מורה על פועלים מחולקים, וכאשר שאנו באים עתה ליחד שמו אם היה מזכיר מדת יום ביום ולא היה מזכיר מדת לילה כאלו היה כאן פעולה מחולקת וא"כ ח"ו היה זה מודת לילה ביום, כלומר שהיום מתחבר עם הלילה עד שהם יום אחד וא"כ אין כאן פעולות מחולקות והפועל הזה אחד. ואדרבא כאשר הם שני דברים מחולקים והם דבר אחד מורה על אשר ברא אותם הוא אחד, כי הוא ית' שהוא אחד מקשר ומאחד הדברים אשר הם מחולקים כמו שבארנו והארכנו במקום אחר כי אין כאן מקום זה ופי' מבואר הוא זה.

⁵ע״פ המדרש רבה יד לפי רב יהודה שם שהחושך היה מחושך של מעלה ... וידוע בדברי האריז״ל שחושך שלמעלה הוא מחמת רב האור קדוש ונעלה שאין התחתונים יכולין לקבלו ע״ש

<sup>6</sup>נתיבות שלום עמ' עג: ובתולדות י"י מבאר ... שהקב"ה ציוה למשה נטה את ידך על השמים, היינו שיתרומם למדרגה עליונה וגבוהה כדי שיוריד מהשמים למטה דברים רוחניים שמקומם על השמים

שם: איתא במדרש (שמו"ר יד ב) מהיכן היה החושך ההוא, ר"י אומר מחשך שך מעלה וגו' ... היינו שהקב"ה ציוה את משה שימשיך על מצרים את החושך של מעלה. ולכאורה אינה מובן מהו חושך של מעלה, הרי למעלה הכל אור ע"ש

נתיבות שלום עמ' עג: כך צוה הקב"ה למשה שימשיך את האור העליון שאין לך חשך גדול ממנו למצרים $^7$ 

מ"ז ג ע"ב: לעתיד לבא הקב"ה מוציא חמה מנרתיקה ומקדיר, רשעים נידונין בה וצדיקים מתרפאים בה $^8$ 

that He creates darkness (יוצר vs יוצר), a light that is so great that it is perceived as darkness<sup>1</sup>.

Of the 3 Birkas Shema, it is this one alone which changes from weekday to Shabbos (although not to Chag). The physical world is a different world on Shabbos. The physical world is not the accurate designation here – rather the מערכות of the השתלשלות, including the מלאכים, the overall החשבות החדשות החדשות המנוס on the macro and micro scale (though the השגחה on Klal Yisroel is contained in the 3<sup>rd</sup> brocha.)

It should be remembered that the world of nature has already been dealt with in the פטוקי דומרה. However, in Pesukei D'Zimrah the idea was of our praising די through seeing His creations, whereas here we are using His creations as a model of how to praise Him. There, in פטוקי דומרה, we were operating on a lower plane, that of עולם הבריאה, whereas here we are operating at a level of עולם הבריאה. We begin our entry into עולם הבריאה with a transitionary blessing, that which deals with what we were dealing with, but on a higher plane.

The Maharal tells us that each of the three *Birkas Shema* comes to tell us a different Hanahaga of G-d in this world. The first brocha reflects reflects the *hanahaga* of the order of the world; the second the *hanhaga* of the intellect, which is above nature, and the third the *hanahaga* of miracles<sup>2</sup>.

## *עושה שלום ובורא את הכל:*

The Gemorrah points out that the words יוצר את הכל ובורא חשך עושה שלום ובורא את מדר ובורא חשך are a change from the wording of the original verse which reads יוצר אור ובורא חשך. It is written 'evil' but we say 'all things' as a euphemism<sup>3</sup>.

# המאיר לארץ ולדרים עליה ברחמים:

The Creator provides the needs of the earth for the benefit of the inhabitants "with mercy". The sun does not rise in the midst of the darkness; the movement of the earth causes gradual change from darkness to light to prevent injury to the eyes and for

כל זה בנתיבות שלום עמ' עד<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מסכת ברכות דף יא עמ' א וב: מאי מברך אמר יוצר אור ובורא חשך לימא יוצר אור ובורא נוגה כדכתיב קאמרינן אלא מעתה עשה שלום ובורא רע מי קא אמרינן כדכתיב אלא כתיב רע וקרינן הכל לישנא מעליא הכא נמי לימא נוגה לישנא מעליא

other merciful considerations. Water does not pour from the clouds in heavy masses but in the form of small drops of rain which cannot cause injury.<sup>1</sup>

# <u>מאורות נתן סביבות עזו:</u>

G-d put luminaries around His Might. For this purpose the luminaries were created, and by viewing them we we see a little of G-d's might. We cannot, however, see G-d Himself; the luminaries testify to G-d's might, but the Creator Himself cannot be known.<sup>2</sup> Thus when the ruler demanded to see the G-d of the Jews, Rabbi Yochanan ben Chanania told him to first look at the sun. The Roman answered, "I am unable". The Sage then stated, "If you are unable to look at one of the servants that stand before G-d, how can you expect to look at G-d Himself?"

#### *קדוש קדוש קדוש:*

The Kedusha in the bracha of יוצר אור is called קדושה דישיבה because it is said while sitting. In fact, one should sit while saying all of the brachos of Kiras Shema so that he may purposefully stand up for the Shmoneh Esrei and show that it is the high point of the entire tefillah. This is often characterized by the words "Omdim B'Tefillah".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise, My Soul: pg. 260

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 268

מסכת חולי דף ס ע"א 3

 $<sup>^4</sup>$  Rav Schwab on Prayer pg. 273. The second time, the Kedusha is recited in conjunction with the shaliach tzibbur during the repetition of the Shemoneh Esrei. There it is called  $^{1}$  דעמידה because it is said while standing, as a part of the Amidah, or Shmoneh Esrei. The third time it is said after the Shmoneh Esrei ובא לציון גואל, and there it is called  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 

<sup>ַ&</sup>lt;sup>5</sup>ישעיה פ״ו: א) בְּשְׁנַת מוֹת הַמֶּלֶךְ עַזִּיָּהוּ וָצֶרְאָה אֶת אֲדֹנָי ישֶׁב עַל כִּפֶּא רָם וְנִשְּׂא וְשׁוּלִיו מְלַאִּים אֶת הַהֵּיכְל: ב) שְׁרָפִּים עֹמְדִים מִמָּעַל לוֹ שֵׁשׁ בְּנָפִיִם שֵׁשׁ כְּנָפִיִם לְאֶחָד בִּשְׁתִּיִם יְכַפֶּה פָנִיו וּבִשְׁתִּיִם יְכַפֶּה רִגְלִיו וּבִשְׁתִּים: יִעוֹפֵף:

<sup>ַ</sup>גָּ) וְקָרָא זֶה אֶל זֶה וְאָמַר קִדוֹשׁ קִדוֹשׁ קִדוֹשׁ קִדוֹשׁ יְהֹוָה צְּבָאוֹת מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוֹ:

<sup>ُ</sup> אُעִ<sup>י</sup>פ שאין אוֹמרים דבר שבקדושה פחות מעזרה. ויש שתירצו שכאן מותר ליחיד לאומרו שאין אומרים ״ה׳ ימלוך לעולם ועד״.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "The belief in the existence of the Angels follows from the asumption of a supernatural act of creation. They are the link between the purely spiritual Divine Being and the world of material

accept G-d's מלכות as much as we do - וְכַלֶּם מְקַבְּלִים עֲלֵיהֶם עֹל מַלְכוּת שָׁמֵיִם זָה מִזֶּה - and are but tools for reflecting His harmony in the universe - וְנוֹתְנִים בְּאַהֲבָה רְשׁוּת זָה - הְנוֹתְנִים בְּאַהֲבָה רְשׁוּת זָה - הוֹ , declaring, as man does: קְנוֹתְנִים בְקְדָשׁה כָּלָם בְּאֶחָד קְנוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ יְהוֹשׁ בְּהוֹשׁ בְּבוֹתוֹ מְלֹא כָל הָאָרֶץ בְּבוֹדו when we say ה' אחד.

#### והאופנים וחיות הקודש:

ארפנים and חיות הקודש are different types of Angels described by Yechezkiel in his prohpecy Another type of Angel is the שרפנים also mentioned here as well as in the שבת מוטף Kedusha. The Rambam explains that each one of these מלאכים is at a different level, with the חיות הקודש being at the highest level  $^3$ .

#### מתנשאים לעומת שרפים:

This is unlike the way of men, that the listener is always less affected than the speaker, because the words do not convey to the mind of the listener as much as is in the mind of the speaker: the speaker created the thought from the fountain of his mind whereas the listener receives mere words. But the אופנים and the holy חינות refuse to remain lower than the שרפים in knowledge of HaSh-m, and they exert themselves and

phenomena. They reflect the tension betweent the tanscendental and the material. Here, these forces themselves say קדושה shoiwing that they are not independent."

יחזקאל א (יג) וּדְמוּת הַחַיּוֹת מַרְאֵיהֶם כְּגַחֲלֵי אֵשׁ בּעֲרוֹת כְּמַרְאֵה הַלָּפִּדִים הִיא מִתְהַלֶּכֶת בֵּין הַחַיּוֹת וְנֹגָּה לָאַשׁ וֹמֵא בָרָק: (יז) וְהַחִּיּוֹת רָצוֹא וָשׁוֹב כְּמַרְאֵה הַבָּזָק: (טו) וָאֵרֶא הַחִּיוֹת וְהַנֵּה אוֹפַן אֶחָד בָּאָרֶץ אֵצֶל הַחַיּוֹת לְצוֹא וָשׁוֹב כְּמַרְאֵה הַבְּזָק: (טו) וָאֵרֶא הַחִּיוֹת וְמַרְאֵיהָם וּמַעֲשֵׁייהָם כְּאֲשֶׁר לְאַרְבַּעַת פָּנְיוּן וֹמִרְאֵיהָם וְמַעֲשֵׁייהָם כְּאֲשֶׁר יְהְאוֹפְוּים וֹמַעֲשֵׁייהָם כְּאֵשֶׁר יְהְאוֹפְוּים וִמְנְשֵׁיהָם כְּאֲשֶׁר יְהְאוֹפְוּים וְמָבְשֵׁיהָם בְּאֲשֶׁר יְהְאָה הְאוֹפְוּים וְיִנְשָׁה וְבְּבַעְהָוֹן: (יז) וְבְּלֶבְת הְאוֹפְוּים אֶצְלָם וּבְּלֶבְת הְיוֹיוֹת מֵעַל הָאָרֶץ לְכָנּת הָאוֹפְנִים אֶצְלָם וּבְהְנָשֵׁא הַחַיּוֹת מֵעַל הָאָרֶץ לְכָם וְבְבַּתְהָם בְּיִם לְּלָבת וְהָאוֹפְנִים יִנְשָּׁא הַחִיּוֹת מֵעַל הָאָרֶץ יִנְם בְּעִשְׁר הָאוֹפְנִים יִנְשָּׁאוּ לְעֻמָּתִם כִּי רוּחַ לְלֶכֶת יֵלֵכוּ שְׁמָה הָרוּחַ לָלֶכֶת וְהָאוֹפְנִים יִנָּשְׁאוּ לְעֻמָּתָם כִּי רוּחַ יִנְשָׁאוּ לְעָמָתִם כִּי רוּחַ הְאֹבָּר הַחִּיּוֹת לֵלֶכּת וְהָאוֹפִיים יִנְשְׁאוּ לְעֻמָּתִם כִּי רוּחַ הְאֹבְּר הְבָּת הָרוֹם לְלֶלֶכת וְהָאוֹפְנִים יִנְשְׁאוּ לְעָמֶּתם כִּי רוּחִ לְלֶכֶת יֵלֵכוּ שִׁמְרָשׁה הָרוֹם לְלֶכֶת וְהָאוֹבְיִם יִנְשָּאוֹם הִוּחִים בְּיִים בְּעִים בְּבִיתְיוֹם בְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִים בְּבְּים הִיוֹם בְּלְבָת הַחִיּוֹת בְּלֶבוּם הְנִבְּשֵׁים יְנָשְׁאוּ לְעָמָתִם בִּי רוּחָ לְלֶכֶבת יְלְבֹב וּשְׁתְּים בְלְבִּים בְּיוֹם בְּלִים בְּיִבְעִים הִישִׁים הִיוֹם בְּיִים הְיִים בְּיִים הִיּיִם בְּיִים הְיִים בְּיִים הְיוֹים הְיוֹים הְיוֹית וְנְבְּבְּיִם הְיוֹם בְּיִים הְבְּיִים בְּיִבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים הְּיִבְּיְם בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים הְיוֹית וְנְבְיִבְּים בְּיִים בְּיִעְל בְּבְּים בְּעְים בְּעְים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים הְיִים הְיִיוֹם בְּיִים בְּיִים בְּיִים הְיוֹים בְּיִים בְּיִים הְשִּים בְּעִיתְם בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים הְּעִים בְּבְּיִם בְּיִים בְּעִים בְּיִים בְּיִים בְּבְים בְּבְּיִים בְּבְיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיים בְּבְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְ

וז"ל הרמב"ם הל' יסודי התורה פ"ב: (T) ומהו זה שהנביאים אומרים שראו המלאך אש ובעל כנפים הכל במראה הנבואה ודרך חידה לומר שאינו גוף ואינו כבד כגופות הכבדים כמו שנאמר כי ה' אלהיך אש אוכלה הוא ואינו אש אלא משל וכמו שנאמר עושה מלאכיו רוחות: (ה) ובמה יפרדו הצורות זו מזו והרי אינן אוכלה הוא ואינו אש אלא משל וכמו שנאמר עושה מלאכיו רוחות: (ה) ובמדי והוא מצוי מכחו זה למעלה מזה גופין לפי שאינן שוין במציאותן אלא כל אחד מהן למטה בחכמתו ואמר כי גבוה מעל גבוה שומר:(ו) זה שאמרנו והכל נמצאים מכחו של הקב"ה וטובו וזהו שרמד שלמה בחכמתו ואמר כי גבוה מעל גבוה שאומרין בשני חכמים למטה ממעלתו של זה וכמו שאומרין בענילה שהיא למעלה מן העלול:

נעריצר ונקדישך כסוד שיח שרפי קודש  $^2$ 

<sup>3</sup>רמב״ם הל׳ יסודי התורה פ״ב: (ז) שינוי שמות המלאכים על שם מעלתם הוא ולפיכך נקראים חיות הקדש והם למעלה מן הכל ואופנים ואראלים וחשמלים ושרפים ומלאכים ואלהים ובני אלהים וכרובים ואישים כל אלו עשרה השמות שנקראו בהן המלאכים על שם עשר מעלות שלהן הן ומעלה שאין למעלה ממנה אלא מעלת האל ברוך הוא היא מעלת הצורה שנקראת חיות לפיכך נאמר בנבואה שהן תחת כסא הכבוד ומעלה עשירית היא מעלת הצורה שנקראת אישים והם המלאכים המדברים עם הנביאים ונראים להם במראה הנבואה לפיכך נקראו אישים שמעלתם קרובה למעלת דעת בני אדם:

"raise themselves" in excitement, adding their own praises to those which they heard from the שרפים until they rise to a level of understanding equal to that of the שרפים.

#### <u>בעל מלחמות:</u>

If a man sees that war comes upon him, whether a war of nations, an individual against him, his wife against him, or the Evil Inclination against him (which is truly the greatest and most constant war), he should understand that in all these in is really waging the war. Therefore, our chief effort to protect ourselves from all troubles should be to seek HaSh-m's aid by our righteous deeds and prayers, and we should understand that all troubles and any events are the work of HaSh-m and are therefore intended for kindly purposes.<sup>2</sup>

## *נורא תהלות:*

We should fear G-d even when relating His praises, for we must be afraid lest we are guilty of insufficient effort in this greatest form of service, as we do not understand even one drop of the endless sea of His true greatness. This is like the child who was born in the prisoner's pit and praises the king as "the master of the pit." He is unaware of the vast empire over which the king holds domain and does not understand how greatly he belittles the king with his praise.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praise, My Soul: pg. 280-281

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praise, My Soul: pg. 285

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Praise, My Soul: pg. 287-8, Chovos HaLevavos: Bechinah 6

# 3. Ahava Raba

אַהֶּכָה רַבָּה אֲהַבְתָנוּ יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ. חֶמְלָה גְּדוֹלָה וִיתֵרָה חֶמַלְתָּ עֶלֵינוּ: אָבְינוּ מַלְבֵנוּ. בַּעֲבוּר אֲבוֹתֵינוּ שֶׁבְּטְחוּ בְּרָ. וַתְּלַמְדֵם חָפֶּי חָיִים כֵּן תְּחָבֵנוּ וּתְלַמְּדֵנוּ: אָבִינוּ הָאָב הָרְחֲמָן. הַמְרַחָם. רָחֵם עָלֵינוּ. וְתְוֹבְלְבֵּנוּ וְהָבִיוּ הָאָב הָרְחֲמָן. הַמְרַחָם. רָחֵם עָלֵינוּ. וְתֵן בְּלְבֵּנוּ וְהָבֵּר וּלְבִינוּ הָאָב הְרַחֲמָן. הַמְרַמָּר תִּלְמוּד תּוֹרָתֶר בְּאֲבָּה: וְהָאֵר עֵינֵינוּ בְּתוֹרְתֶר. וְדָבֹשׁ לְּמֵיד וּלְבְּנוּ לְהָבִיוּ לְבָבוּוּ לְבְּנוּ לְבָּבוּ לְבָּנוּ בְּעֲבוּה: בְּיבְשׁם קְדְשְׁךְ הַנְּלְיְהָ וְנִשְּׁחְתָּה. בְּיבוּ בְּעִבוּ לְהַבְּיתְנוּ לְשְׁלוֹם מֵאְרְבֵּע בַּנְפוֹת הָאָרֶץ. וְתוֹלִיכֵנוּ קּוֹמְתֹּיוּת הָבָּר וּלְיִבְיְה מְבָּלְתוּ וְשִׁמְחָה בְּישׁוּעוֹת אָתָה. וּבְוּ בְּחָרְתָּ מִבֶּל עָם וְלְשׁוֹן וְקַרְבְתָנוּ לְשְׁמְך הַנְּדוֹל סֶלָה בָּאֱמֶת: לְהוֹדוֹת לְּרָבוּיִר בְּאָתַבְה: בַּרוּך אָתָּה יָהוֹרָה. הָבּוֹתֶר בְּעָמּוֹ יְשִׁרְרָ בָּאָהֲבָה: בְּרוּך אָתָּה יִהוֹרָה בְּעֵמּוֹ יְשִׁרְרָ בָּאָבְרָה וְבִילְיִם בְּבּוּ בְּמִבְּית הְבִּיוֹת הְעָרָה תָּבְּלְתוּ בְּיִבְיבְתְנוּ לְשְׁבְר בְּעִבּית בְּבוּת הְבָּבְית הְבָּבוּ בְּבִיבְית הְבֹּבּה בְּיבוֹית הְבָּבְית הְבָּנוֹית הְבָּבְית הְבָּבוּ בְּבְּבִית הְבָבוּית הְבָּבְית הְבָּם לְבֵּינוֹ בְּעִבְּית הְבָּבוּ הְבְּבִית הְבּית הְבָּבוּ הְבְּבִית הְבָּב בְּיִם בְּבְּבִית הְבָּב בְּבִּית הְבָּב בְּתְבִּבְת בְּבִּב בְּבִית הְבָב בְּבִית הְבָּב בְּבִית הְבִּית בְּבִיב בְּינִים בְּבִּבְתְתְּים בְּבִּב בְּבִית בְּבְבִים בְּבְּבוּית הְבָּב בְּיוֹב בְּיִבּב בְּיִבּב בְּבִּבּים בְּבְבִית בְּבִּית בְּבּב בְּיִים בְּבִּית בְּבִּב בְּבִּבְיִים בְּיִית הְיִבּים בְּבִּב בְּבִינְבְּבְית בְּבְבוּית בְּבְּבוּית בְּבִים בְּבּב בְּית בְּבִים בְּבּב בְּבִים בְּבְּבוּ בְּבְבוּית בְּבִים בְּבְה בְּבְבוּית בְּית בְּבְבּב בְּבִים בְּבְבוּית בְבְנוּ בְּית בְּבְבוּית בְּבְית בְּבְבְּם בְּבְבוּית בְּבְבוּית בְּבְית בְבוּית בְּיִבְּבְּה בְּבְבוּית בְּבְּית בְּבְית בְּבְית בְּבְבְיוּב בְּבְּבוּי בְּבְית בְּיִבְּבְית בְּבְּבוּ בְּיבְיוּ בְיבְיוּ בְּבְית בְּיִים בְּבְּיוֹי בְיוֹבְית בְיִבְּבְּית בְּיִים בְ

The Ramban understands that whereas יוצר אור is a Birkas Hashevach אהבה וs a Birkas HaMitzvah for the Shema².

# Connection Between Ahava Rabah and Yotzer Ohr:

After we state in *Yotzer Ohr* that G-d renews the creation every day, we now talk about the Torah, which is the mechanism through which this renewal takes place<sup>3</sup>.

G-d love for man expresses itself as a bestowal of His light upon man. We express our belief in His love for us through our praise of Him during this blessing of Ahava Rabah. Through the words of this blessing, we recognize that it is G-d who has intiated a relationship with us – He has created us, looks after us and bestows us with His goodness.<sup>4</sup> (Kuzari)

# Ahavah Rabah & Ahavas Olam:

1עייפ תהלים פייו:יייא

<sup>1</sup>חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן .... אבל ברכת יוצר אור ומעריב ערבים ברכת השבח הן, כדמוכח (מגילה כ"ד ב') בפלוגתא דכל שלא ראה מאורות מימיו אינו פורס על שמע וכדפרישית לעיל, וברכת אהבת עולם ברכת המצוה לחובת קריאה של שמע, וה"נ מוכח בשמעתא דאמר להם הממונה ברכו ברכה אחת כו', לפיכך עשו נמי ברכת אמת ויציב ברכה הסמוכה לחברתה

<sup>3</sup>רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק רטז: בכל יום חידושי תורה שהש"י מחדש בכל יום תמיד מעשה בראשית. ומעשה בראשית הוא על ידי התורה כמ"ש בריש בר"ר ומסתמא גם החידוש הוא על ידי חידושי תורה. ולכך אחר ברכת יוצר המאורות שהוא ההכרה בחידוש מעשה בראשית בכל יום תיקנו ברכה שניה שהוא כמו ברכת התורה כמו שכתוב בתורה (יא:) שמבקש לידע החידושי תורה שהוא על ידי מעשה בראשית

<sup>4</sup>הכוזרי - מאמר שני אות לא – ס: בא הגלוי על ידי אנשים שנמצאו ראויים לקבל את האור ההוא אשר שפע עליהם מאת האלוה לשפע זה יקרא אהבה ובאהבה זו נצטוינו להאמין ועליה אנו מודים ומשבחים בברכת אהבת עולם אהבתנו עלינו לכון בברכה זו כי ההתחלה היא מאת האלוה לא מאתנו כמו שאנו אומרים בבעל החיים למשל כי לא הוא ברא את עצמו כי אם האלוה הוא אשר צירו והתקינו אחרי אשר הוכן החמר המתאים לקראת הצורה ההיא כך היה האלוה ית' המתעורר והממהר להוציאנו ממצרים למען נהיה לו לצבא והוא יהיה לנו למלך כדבר האלוה אני ה' אלהיכם המוציא אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים וגדולה מזאת אמר ישראל אשר בך אתפאר:

There is a dispute in the Gemorrah over whether we should be saying Ahava Rabah or Ahavas Olam<sup>1</sup>. Normally, we would pasken according to one opinion or the other. But, as a reflection of the great unifying power of prayer, we say one in the morning and the other at night<sup>2</sup>.

# The Theme of Ahava Raba:

The Maharal tells us that each of the three *Birkas Shema* comes to tell us a different Hanahaga of G-d in this world. The first brocha reflects the *hanahaga* of the order of the world; the second the *hanhaga* of the intellect which is above nature<sup>3</sup>. This is the world of Torah –

# <u>ותן בלבנו ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים את כל דברי תלמוד תורתך ותלמדם חקי</u> <u>רצונד</u>

In fact, if one forgot to say Birkas HaTorah in the morning, one could have intention to fulfill one's obligation of Birkas HaTorah with this blessing <sup>4</sup> (though one should then learn something immediately after the prayers).

#### כן תחננו ותלמדנו:

We ask HaKadosh Baruch Hu to teach us Torah just as He did to our forefathers, because we could never be successful in learning Toras Hashem unless He teaches it to us: אבינו מלכנו... כן תחננו ותלמדנו... כן תחננו ותלמדנו...

## אבינו אב הרחמן המרחם רחם עלינו:

We have four expressions through which we plead with HaKadosh Baruch Hu to mercifully give us the ability to understand His Torah. In these four pleas, we ask HaKadosh Baruch Hu to allow us to understand the totality of His Torah, which consists of four parts:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף יא ע״ב: ואידך מאי היא אמר רב יהודה אמר שמואל אהבה רבה וכן אורי ליה רבי אלעזר לרבי פדת בריה אהבה רבה תניא נמי הכי אין אומרים אהבת עולם אלא אהבה רבה ורבנן אמרי אהבת עולם וכן הוא אומר ואהבת עולם אהבתיך על כן משכתיך חסד

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>תוספות ברכות דף יא ע"ב: ורבנן אמרי אהבת עולם וכו' - הלכך תקינו לומר בשחרית אהבה רבה ובערבית אהבת עולם:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית

⁴מסכת ברכות דף יא ע״ב: אמר רב יהודה אמר שמואל השכים לשנות עד שלא קרא קריאת שמע צריך לברך משקרא קריאת שמע אינו צריך לברך שכבר נפטר באהבה רבה

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 293

The first level of understanding Torah is pshat: This refers to the basic meaning of the subject matter under study.

The second level is drash, which is the exegetical method of studying the words and letters of the text, through which the Chachamim have arrived at its meaning. Indeed, many halachos and aggados were derived solely from this method of learning.

The third, remez, is a higher form of learning, in which various halachos and concepts are only alluded to in certain words and sentences. An example would be gematrios, which are based on the numerical values of letters and words.

And the fourth and highest, form of learning is called sod. This encompasses the secrets and mysteries hidden in the Torah which are known as Sisrei HaTorah. Very few people are privileged to reach this level of learning.<sup>1</sup>

## ותן בלבנו להבין ולהשכיל....

G-d is ready to give us understanding and intelligence - even more than we ask for, and in addition He is always ready to assist us so that we will be able לשמוע ללמוד the Torah's teaching. But what happens? He asks only one thing of us: that we should come to Him, which means to the Beis Midrash, and there we should settle down to study, setting regular, definite hours for learning Torah. All our words of prayer and entreaty about Torah are nothing more than lip service. We pray for all this with beautiful phrases and supplications; yet the moment we leave the synagogue we sink our mind and our energy into the empty nonsense of this world and we forget completely what we were entreating just a while before.<sup>2</sup>

# לשמוע:3

We pray to HaKadosh Baruch Hu that He may allow us לשמוע, to hear, the Torah. The word לשמוע encompasses two meanings: the first is to hear something and commit it

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 293-294

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mishlei HaChafetz Chaim: The Chofetz Chaim illustrates with the following parable: A poor man was in a very bad and pressing situation. He turned to a rich man and asked him for a loan that could get him back on his feet. The rich man agreed and told him to come to his home later that day. That evening, the rich man did not leave his home, as he sat waiting for his impoverished acuaintance. Yet that person never came. The next day the poor man asked the wealthy man for a loan again and went through his circumstances all over again. Once again the wealthy man told him to come to his home that evening. The poor acquaintance failed to show up. On the third day the poor man approached the wealthy man with the same request. This time the wealthy man answered: " You're nothing but a liar who tells people stories. Every time we've met, I've offered you the money that you're asking. I've wasted a good many hours waiting for you, to be ready to give you the money as soon as you entered my house – and you never came to take it. You're nothing but a fraud."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 294: להבין is the highest form of understanding, achieved by the Neviim and the Anshei Knesses HaGdolah. להשכיל corresponds to דרות if we cannot rise to the level of להבין we are mispallel that ה' may allow us to have, at least, full understanding of Torah. לשמוע is the third level.

to memory with such intensity that one will never forget it. The second meaning of לשמוע is for each individual to hear the words of Torah as being directed toward him – personally. 2

# <u>לשמור:</u>

This does not mean "keeping the Torah" in the colloquial sense. That would be called לעשות, which is the next word. Rather, it is understood in the sense of ולמדתם אתם, which is explained by Rashi in the name of Chazal: הוו עמלים בתורה, which is explained by Rashi in the name of Chazal: הוו עמלים בתורה One keeps and preserves the Torah by learning it over and over again so that he will be able to apply his learning immediately when the occasion arises.<sup>3</sup>

# <u>ולעשות:</u>

The object of Torah learning is its practical application, as Chazal teach, תלמוד גדול פאם משה אלא המדרש הוא העקר אלא המדרש הוא לידי מעשה. By "keeping" and storing the Torah in one's mind he will have immediate access to the halachos when the occasion to apply them arises. $^4$ 

#### ולקים:

This is not the same as לעשות, which means to observe the mitzvos. לעשות means to strengthen and uphold the observance of mitzvos even if this involves hardships that may cause one to neglect them for various reasons. Some mitzvos may even interfere with one's livelihood or other important aspects of one's life. We ask HaKadosh Baruch Hu to give us the strength, in the face of all odds, to uphold those mitzvos that are about to fall and be trampled upon.<sup>5</sup>

#### את כל דברי תלמוד תורתך:

We ask here that we may be privileged to keep the mitzvos as a result of learning about them in the Torah. We do not wish to keep the Torah and mitzvos merely as a "tradition". This relegates such observance to some kind of routine folk culture or

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An example of this definition is ...ילך ראובן וישכב את בלהה... Reuven committed a subtle misdeed with regard to Bilhah to protest against the way his father had treated his mother Leah following Rochel's death. The Torah records Yaakov's reaction as ישמע , but no mention is made there that he did anything about it. However, mention is made to Reuven on Yaakov's deathbed. At the end of his life, Yaakov showed that indeed he had never forgotten it (Rav Schwab on Prayer)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 295

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 296

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 296

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 296

superstition. We wish to keep the mitzvos because we have learned about them in the Torah.<sup>1</sup>

# <u>ללמוד וללמד</u>- <u>והאר עינינו בתורתיך</u>

We ask G-d to give us the Siyata Dishmaya to learn Torah *lishmah*. This is what is meant by ללמוד, ולעשות, ולקיים – that we learn Torah in order to fulfill whatever is possible to fulfill, and what we cannot fulfill but our neighbor can, we will teach to him and encourage him to keep. We will attempt to understand the Torah as deeply as possible, inlcuidng all the secrets of the Mitzvos as we say והאר ענינו

# ויחד לבבנו:

is a plural-like form, and alludes to the "double heart". The heart can have two relationships with HaKadosh Baruch Hu. Some people can love HaKadosh Baruch Hu but lack Yiras Shamayim. For instance, one could love to learn Torah – even as G-d's Torah – but may not be fearful of doing things which could possibly constitute an aveirah. These are separate parts of the heart's relationship with HaKadosh Baruch Hu. Love of HaKadosh Baruch Hu and Yiras Shamayim do not necessarily go together. And that is why we ask in this tefillah that HaKadosh Baruch Hu may unite our hearts to both love and fear Him.<sup>3</sup>

Love and fear are really contradicting relationships. One either fears another or loves him. Love draws one to something and fear repels one from it. We therefore ask HaKadosh Baruch Hu in this tefillah that in our relationship with Him He allow us to have both sentiments: that of our love for Him together with our fear of violating His will. This is the meaning of אַנימד לבבנו 1.4

#### ולא נבוש לעולם ועד:

This refers to the World to Come, where everybody, sooner or later – we all hope and pray that it will be later – will have to come to HaKadosh Baruch Hu and give an account of his life. A Sefer Torah is opened and the person is asked, "What did you keep, and what didn't you keep?" Therefore, we express the tefillah here that at that moment of truth we will not be put to shame about how we lived our lives here on

<sup>2</sup> השל"ה הקודש, הקדמה לבראשית (תורה שבבכתב) סוף עמ 7: הכלל העולה צריך לעסוק בתורה לשמה דהיינו כמו שהוזכר בברכת אהבה רבה ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים דהיינו שיעסוק בתורה על מנת כל מה שיהיה אפשר לו לקיים יקיים ומה שאי אפשר לו ואפשר לחבירו אז ילמוד אותו ויזרזנו ויעזרנו לקיים, דאחר כך יראה להבין ולהשכיל סודות המצוות כפי כחו. וזהו שסיים אחר כך בברכת אהבה רבה והאר עינינו בתורתך, כענין שבקש דוד המלך עליו השלום גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך (תהלים קיט, י) שהם סודות

4 Ibid pg. 300

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 297

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 299

earth, because we are trying our very best to "love and fear Your Name." Hopefully, we will be able to say at the hidden, but certain, time, לעולם ועד: "We loved and feared HaKadosh Baruch Hu to the best of our ability." And then we will have no reason to be ashamed of the way we lived our lives here on earth.

# ותוליכנו קוממיות לארצנו:

According to the custom of the Arizal, which was adopted all over Ashkenaz, at this point we gather our four tzitzis in order to symbolize our desire to see and experience the Kibbutz Galuyos at the time of Mashiach. Although one is prohibited from engaging in any other activity during tefillah to avoid a disruption of kavannah, nevertheless, since this act is symbolic of the words of this particular tefillah, it does not interfere with one's concentration on it.<sup>2</sup>

## זבנו בחרת מכל עם ולשון, וקרבתנו מלכנו.

The Ari state that when saying these words one should intend them to apply to *Maamad Har Sinai*, thereby fulfilling the daily requirement of remembering the Sinai experience<sup>3</sup>. ובנו בחרת refers to the giving of the Torah while וקרבתנו refers to *Maamad Har Sinai*<sup>4</sup>.

## ובנו בחרת מכל עם ולשון, וקרבתנו מלכנו:

If G-d created the world for a purpose He must have a way of revealing this purpose to mankind. That way is revealed in the תורה through the Sinai experience and is therefore the foundation of our faith<sup>5</sup>.

#### *וליחדך באהבה:*

Interestingly, the numerical value of אחד is 13, which is the same as אחד, and the combination of the two is 26, which is the numerical value of the Name. י-ה-ו-ה

 $\sigma$ מריאה לידי אמת" הרמב"ם בעצמו כתב באגרת תימו: "שהוא עמוד שהאמונה סובבת עליו והטענה המביאה לידי אמת" הרמב"ם ב $\sigma$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 301

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 302

ר' חיים ויטל, שער הכוונות דרוש יוצר, פרי עץ חיים, שער קריאת שמע, פ"ג) בשם האר"י ז"ל  $^3$ 

מגן אברהם, או"ח ס' ס, ס"ק ב $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 305

# 4. Emes VeYatziv

ָיַצִיב וְנָכוֹן וְקַיָּם וְיָשֶׁר וְנָאֲמָו וְאָהוּב וְחָבִיב וְנֶחְמַד וְנָעִים וְנוֹרָא וְאַדִּיר וּמְתָקו וּמְקַבָּל וְטוֹב וְיָפֶה הַדְּבַר הַזָּה עָלִינוּ לְעוֹלֶם וָעֶד: אֱמֶת. אֱלֹהָי עוֹלֶם מֶלְכָּנוֹ. צוּר יְעָקֹב מָגֶן יִשְּעָנוֹ. לְדֹר וַדֹר הוּא קִיָּם וּשְׁמוֹ קִיָּם. וְכַסָאוֹ וָכוֹן. וּמַלְכוּתוֹ ָּוֶאֱמוֹנָתוֹ לָעַד קַיֶּמֶת: וּדְבָרָיוֹ חָיִים וְקַיָּמִים. נֶאֱמְנִים וְנְחֱמֶדִים לָעַד וּלְעוֹלְמֵי עוֹלָמִים. ינשֹק הֹצִיצִית ויניחם מידיו ָּעָל אֲבוֹתֵינוּ וְעָלֵינוּ. עַל בָּנֵינוּ וְעַל דּוֹרוֹתֵינוּ. וְעַל כָּל דּוֹרוֹת זֶרַע יִשְׁרָאֵל עֲבָדֶיךָ: עַל הָרָאשׁונִים וְעַל הָאָחָרונִים. דָבַר טוב וְקִיָם לְעוֹלָם וְעָד. אָמֶת וָאֲמוּנָה. חֹק וְלֹא יְעַבר. אָמֶת. שָׁאָתָה הוּא יְהוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ. מַלְכֵּנוּ מֶלֶךָ אֲבוֹתֵינוּ. גוֹאֱלֵנוּ גוֹאֵל אֱבוֹתֵינוּ. יוֹצְרֵנוּ צוֹּר יְשׁוֹּעָתֵנוּ. פּוֹדֵנוּ וּמַצִּילֵנוּ מֶעוֹלֶם שְׁמֶךָ. אֵין אֱלֹהִים זוּלֶתֶךָ: עָזְרַת אֲבוֹתֵינוּ אֲתַּה הוּא מֶעוֹלֶם. מֶגֶן וּמוֹשִׁיעַ לְבָנֵיהֶם אָחֲרֵיהֶם בְּכַל דּוֹר וָדוֹר. בְּרוּם עוֹלֶם מוֹשֶׁבֶרָ. וּמִשְׁפָּטֶירָ וְצִדְּקֶּתְרָ עַד אַפְּסֵי אָרֶץ: אַשְּׁרֵי אִישׁ שֶׁיִשְׁמִע לְּמִצְוֹתֶירָ וְתֹוֹנְתְרֶ וּדְבָּרְרָ יָשִׁים עַל לִבּוֹ: אֱמֶת. אָתָה הוּא אָדוו לְעַמֶּרָ. וּמֶלֶרָ גִּבּוֹר לָרִיב רִיבָּם: אֱמֶת. אַתָּה הוּא רִאשׁוו וְאָתָה אין לנוֹ מלך¹ גואל ומושיע: ממצרים גאלתנו יהוה אלהינו. ומבית עבדים פדיתנו. כל בכוריהם הרגת. ובכורך גָּאֶלְתָּ. וְיָּם ֹסוֹף בָּקַעְתָּ. וְזֵדִים טִּבַּעְתָּ. וִיֹדִידִים הֶעֶבַרְתָּ. וַיְכַסוּ מִיִם צָרֵיהֶם. אֶחָד מֵהֶם לֹא נוֹתְר<sup>2</sup>: עַל זֹאת שִׁבְּחוֹי אַהוֹבִים וְרוֹמְמוּ אֵל. וְנָתִנוּ יִדִידִים וְמִירוֹת שִׁירוֹת וְתִשְׁבָּחוֹת. בְּרָכוֹת וְהוֹדָאוֹת לְמֵלֶךְ אֵל חֵי וְקַיָּם: רם ונשא. גדול ונורא. משפיל גאים. ומגביה שפלים. מוציא אסירים. ופודה ענוים. ועוור דלים. ועונה לעמו בַּעַת שַוּעָם אֱלָיו: תְּהַלּוֹת ֹלְאֵל ֹעָלִיוֹן. בַּרוּרָ הוּא וּמְבֹרָךָ. משָה וּבְּנִי יִשְּׂרָאֵל לְּךָ עָנוּ שִׁירָה בְּשִׁמְחָה רַבָּה. וְאָמְרוּ כַלְּם: מִי כַמֹכָה בָּאֵלִים יְהֹוָה. מִי כַּמֹכָה נָאָדָר בַּקֹּדֶשׁ. נוֹרָא תִהִלֹת. עֹשֵׁה פֶּלֶא ׁ: שִׁירָה חַדָּשָׁה שִׁבְּחוּ גְאוּלִים לְשִׁמְּךָ עַל שְּׁפַּת הַיָּם. ָיַחֵד כָּלָּם הוֹדוּ וְהָמֶלְיכוּ וְאָמֶרוּ: יְהֹוָה יִמִּלֹן לִעוֹלֶם וְעֵד<sup>®</sup>: צוּר יִשְׂרָאֶל. קוֹמָה בְּעֵזְרַת יִשְׂרָאֶל. וֹפְּדֵה כָנְאָמֶך יְהִרּדָהֹ וְיִשְׁרָאֵל. גֹּאֶלֵנוּ יְהֹלְהֹ צְּבָאוֹת שְׁמוֹ קְֹדושׁ יִשְׁרָאֵל: בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה. גָּאֵל יִשְׁרָאֵל:

#### אמת ויציב:

Whereas in the night we say אמת ואמונה, we say אמת וו the morning. This is learned from the verse להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות – To tell in the morning of your kindness. The Morning is a time when we can see clearly, and therefore we are able to clearly indentify G-d's manifold acts of kindness. Rashi brings an additional angle to this saying that the morning blessing is all about acts of kindness that G-d has already done to us (most prominently the Exodus) and which are therefore clear to us, whereas the evening blessing, אמת ואמונה, deals wih the future, and therefore is more a leap of faith<sup>6</sup>.

The blessing goes through a multitude of chesed of all kinds throughout the generations (even though it is phrased in the present tense<sup>7</sup>), returning to the Exodus

1ע"פ ישעיה מ"ד:ו' 2תהלים ק"ו:י"א 3שמות ט"ו:י"א 4שמות ט"ו:י"ח 5ישיעה מ"ז: ד'

<sup>6</sup>לפירוש"י "וברכת אמת ויציב כולה על חסד שעשה עם אבותינו היא שהוציאם ממצרים ובקע להם הים והעבירם ... ברכת אמת ואמונה מדבר בה אף על העתידות שאנו מצפים שיקיים לנו הבטחתו ואמונתן לגאלנו מיד מלכים ומיד עריצים (powerful, violent men) ולשים נפשינו בחיים ולהדריכנו על במות אבינו. כל אלה בנסים התדירים תמיד...

<sup>7</sup>ואפילו אז נוסח הברכה בזמן ההווה ולא זמן העבר – ״העושה לנו נסים ונקמה בפרעה...המכה בעברתא כל בכורי מצרים ויוצא את עמו ישראל״. ורק ממש בסוף חוזר לעבר ״ונאמר כי פדה ה׳ את יעקוב... בא״ה גאל ישראל״. (ויש לדייק עוד בבוקר, אע״פ שהחלק של הברכה דקאי על יציאת מצרים הוי בעבר ״ממצרים גאלתנו...וכו׳ זה מופיע רק באמצע הברכה ובחלק הראשון יש שבח לה׳ בהווה וגם בסוף הכי היא)

just before the blessing, so that it will talk directly about the same issue as the closing of the Bracha, גאל ישראל.

#### אמת, ויציב, ונכון, וקיים, וכוי

The 16 words אמת וציב ונכון וגוי express essentially the same thought sixteen times. They all convey the idea of an affirmation of the previously mentioned truth, הדבר, that אני הי אלקיכם, which is the subject of all these affirmations. We are affirming that this truth of אני הי אלקיכם applies at all times - whether the presence of the Shechinah is openly apparent as in Yetzias Mitzrayim or in circumstances of עולם where the Shechinah is hidden.<sup>2</sup>

Becuase this affirmation is an extension of what we say in the Shema, therefore these 16 words parallel the 16 words in the first two chapters of the Shema (including ברוך שם כבוד)

## פודנו ומצילנו מעולם שמד, אין אלקים זולתד:

With this phrase, which contains an affirmation of the basic elements of our emunah, we conclude the first part of אמת ויציב. Inasmuch as this tefillah contains the basic elements of our emunah, it would behoove us to recite it with deliberation and concentration and not simply to skim over the words.<sup>3</sup>

## <u>ותורתך ודברך ישים על לבו:</u>

''רש"י: ובסוף ברכה חוזר לגאולה דפרעה כדי לסמוך לגאל ישראל $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 379

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 384. The Chafetz Chaim suggests a beautiful parable which has a definite application in connection with this tefillah. A person was once stranded on an island far from civilization. He noticed that the ground of this forlorn island was covered with thousands of precious stones. The aborigines who lived there had no idea of their value and considered them simply worthless pebbles. When he was finally about to be rescued and returned to civilization, he scooped up a handful of these precious stones and put them in his pocket. When he arrived back home, he took one of these little "pebbles" out of his pocket, and sold it for a great deal of money, which made him a wealthy man for life. The point of the parable is that we live in a world which is filled with unused and unrecognized opportunities for a person to earn everlasting life in Olam Haba. This tefillah is an example. If one says these exalted words with the proper kavanah, it can bring him to Olam Haba. And when he is asked, after he leaves this world, what he had to show for his life on Earth, he can point to this tefillah and say, "I said these words and believed them with my whole heart." This person will surely not be put to shame, ולא נבוש, when he comes to נולם ועד. I read once, though I cannot recall exactly where, that when the Nazis were taking a group of Jews to be murdered, one of the gedolim among them told them to say this tefillah as their last words before being shot to death, as an expression of their total affirmation and acceptance of their emunah in HaKadosh Baruch Hu and His Torah.

The word דברך, and Your word, needs to be explained. What is the word of HaKadosh Baruch Hu, other than the Torah, which a person is to take to heart? Does HaKadosh Baruch Hu speak to people, other than possibly to a Navi?

The Ramban in פרשת שמיני explains that הוא אשר דבר does not refer, literally, to a specific "word" of Hashem. Rather, it means the "decrees" of Hashem: כי דבר הי ני דבר הי . If a person experiences a difficult occurrence in his life, a גזירה מן השמים, this decree is a "word of Hashem"; Hashem is speaking to him, and it means something. He has to become a different person afterwards.

Any person who goes through tragedies and difficult periods in his life – and, unfortunately, most of us have – is experiencing a private conversation with HaKadosh Baruch Hu: a wake-up call from HaKadosh Baruch Hu to him to examine his life.

This, then, is the meaning of our tefillah: Happy and fortunate is the person who takes to heart not only G-d's Torah but also His "word," the message which HaKadosh Baruch Hu sends him, and not only hears it but improves his life accordingly.<sup>1</sup>

## <u>:סמוכה לחברתה</u>

Emes VeYatziv does not begin with Baruch because it is juztaposed (*smucha*) to Ahava Rabah. Shema is not considered a hefsek in this respect<sup>2</sup>.

# סמיכת גאולה לתפילה:

Just as אני הי אלקיכם is to be followed immediately by אמת without interruption, the halacha requires this bracha of geulah also be followed immediately – and without interruption – by the Shmoneh Esrei, i.e. say the words גאל ישראל (at the end of the brocha אמת ויציב and immediately begin the Shmoneh Esreh.. (Gemorah Brachos³) This is called Semichus Geulah L'Tefillah.

In preparation for the Shemoneh Esrei we focus our minds on the miraculous events of Geulas Mitzrayim which were clearly a manifestation of the personal involvement of HaKadosh Baruch Hu Himself and not any form of intermediary.<sup>4</sup>

We will discuss this juxtaposition in greater detail with respect to Maariv. However, the main Geula was certainly during the day<sup>5</sup>. (The Gemorrah then states

<sup>2</sup>רש"י ברכות דף מו ע"ב: ויש מהם חותם ולא פותח - כגון ברכה הסמוכה לחברתה, שהרי כבר פתח בברכה ראשונה, וברכה אחרונה שבקריאת שמע אמת ויציב, אמת ואמונה, שאף על פי שקריאת שמע מפסיק בינתים אברכות דלפניה סמוכה, והויא לה סמוכה לחברתה:

מסכת ברכות דף ד ע"ב:

עד צפרא אלא אולה מעלייתא אלא עד צפרא  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 388

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 379

that the words הי שפתי at the beginning of the Shmoneh Esreh are not an interruption to this because it is joined to the Shmoneh Esreh and therefore considered part of a תפלה אריכתא – an extended Tefilah<sup>1</sup>.)

The Gemorrah goes so far as to say that someone who does so during the Maariv service is a Ben Olam HaBa<sup>2</sup>. Why does one deserve such a lofty reward for the simple act of praying in the proper order?

Talmidei Rabbeinu Yonah brings two reasons why the reward for juxtaposing Geula to Tefila is so great. They answer that it is not the mere saying of the words which merits the world to come. Rather, a person has to live his entire day according to the principles of this connection. And what are these principles? Talmidei Rabeinu Yonah give two approaches:

- 1) Since G-d redeemed us we are His servants and hence we move from the redemption to serving Him in prayer the Shmoneh Esreh (The Gemara in Bava Kama (92b) says, "What is meant by the verse, 'And you shall serve Hashem your G-d' (Shemos 23:25)? This refers to the Amidah). By so doing we immediately put into practice what we have learned. Geula made us into the servants of G-d. Tefila is the practical expression thereof.
- 2) As a result of the Jews' trust in Hashem they were saved from Egypt in an extraordinary manner. When a person mentions the Exodus from Egypt he acknowledges the reward for those who put their trust in their Creator. Prayer demonstrates a person's trust in Hashem. As Rabeinu Yonah puts it, "One who does not trust in Him will not request anything of Him." When one prays immediately after he mentions the Exodus from Egypt he shows that he has learned from the experience of his ancestors. He, too, places his trust in Hashem.

Rav Tzadok says that the reason we juxtapose Geula to Tefila is because Tefila is also asking G-d for all sorts of Geulos that we need now. Once we recognize that G-d was responsible for our first Geulah we come to understand that we can rely on Him for our current needs just as well. (This, explains Rav Tzadok, is why Elisha had to throw a piece of wood on the water and see that it floats. Just like G-d makes the wood float, so too He can just as easily make iron float)<sup>3</sup>.

מסכת ברכות דף ד ע"ב: כיון דתקינו רבנן למימר ה' שפתי תפתח כתפלה אריכתא דמיא <sup>1</sup>

מסכת ברכות T ע"ב: אמר רבי יוחנן איזהו בן העולם הבא זה הסומך גאולה לתפלה של ערבית $^2$ 

<sup>1</sup>רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק ריב: התפילה ... רק למי שהוא חסר ... חולה עד שהיה חסר מאד ומצפה לישועה ... שמעתי על קציבת עץ דאלישע שצריך להראות דבר שהש"י עושה כה"ג שהעץ צף ועי"כ יכול לבקש בחוזק שגם ברזל יציף כי מאי נ"מ להש"י בין עץ לברזל וכן צריך להזכיר הודאה על העבר שגאלתנו מבקש בחוזק שגם ברזל יציף כי מאי נ"מ להש"י בין עץ לברזל וכן צריך להזכיר הודאה על העבר שגאלתנו ומה שפעלת ישועות ועי"ז נבקש גם עכשיו הושיענו מאי נ"מ לך בין אז ועכשיו ... ומכח זה יוכל להמשיך ג"כ שמחה על התפלה שודאי יענה מכח טענה הנ"ל ... ולכן תקנו ג ראשונות בשבח הש"י לטעם הנ"ל מאחר שמתה יכול על הכל על ידי זה מבקשים י"ב אמצעיות ואח"כ ג אחרונות כעבד הנוטל פרס שבטוח על המילוי

# D - General Issues of the Shema

# What is the Shema?

The first mitzvah that a bar mitzvah boy is obligated in after he turns 13 is the Shema<sup>1</sup>. The Shema is a twice daily Mitzvah<sup>2</sup> to believe in the unity of HaSh-m. We have to believe, says that Rambam, that the original source of everything and the ongoing sustenance of reality are one<sup>3</sup>. This is not just a Mitzvah – it is a fundamental on which the whole Torah stands or falls<sup>4</sup>.

The Gra tells us that the overall tone of the Shema should be an expression of love, in contrast to the Shmoneh Esreh which should be with awe<sup>5</sup>. We juxtapose the two in order to join the love with awe<sup>6</sup>. Shem Mishmuel tells us that the first verse of the Shema is also said with awe. The first verse of Shema is us that the first verse of the stroots in קבלת עול מלכות שמים and has its roots in אהבה. But the second verse (said aloud) begins ואהבת it already reflects the love that is built on the awe. Yirah is a time which more naturally lends itself to inward directedness. Hence, when one says the first verse of the Shema he should stand and not walk. Love leads to an expansiveness, an expression outwards; hence a person may walk if he needs to from ואהבת onwards. Shem Mishmuel compares this to Avraham Avinu, who in the first phase of his life was able to maintain his commitments despite enormous challenges. Later, when he reached an even higher level of love, he was told  $\forall f$  of to move and develop new horizons<sup>7</sup>.

<sup>1</sup>צדקת הצדיק לרב צדוק הכהן ס' ד: מצוה ראשונה שנתחייב האדם כשנעשה האדם בן יג שנה הוא קריאת ששמע של ערבית

לפי הרמב"ם והחינוך יש מצוה אחת לומר שמע בבוקר ובערב, אמנם לפי הרמב"ן היינו שתי מצוות נפרדות. ולכל הדעות הוי זמן גרמא ולכן נשים פטורות. אמנם ראוי שהנשים ג"כ יקבלו את עול מלכות שמים על ידי שתאמרו לפחות פסוק הראשון שךל שמע (מ"ב ע א). ולפע הב"ח נשים חייבות מדרבנן

<sup>3</sup>רמב"ם, ספר המצוות, עשה ב: היא הצווי שצונו באמונת היחוד והוא שנאמין כי פועל המציאות וסבתו הראשונה אחד והוא אמרו יתעלה שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד וברוב המדרשות תמצאם יאמרו על מנת ליחד את שמי על מנת ליחדני ורבים כאלה רוצים בזה המאמר שהוא אמנם הוציאנו מן העבדות ועשה עמנו מה שעשה מן החסד והטוב על מנת שנאמין היחוד כי אנחנו חייבים בזה והרבה מה שיאמרו מצות יחוד ויקראו גם כן זאת המצוה מלכות שמים כי הם יאמרו כדי לקבל עליו עול מלכות שמים ר"ל להודות ביחוד ולהאמינו:

⁴ספר החינוך - מצוה תיז: ועובר על זה ואינו מאמין ביחודו ברוך הוא ביטל עשה זה, וגם כל שאר מצוות התורה, כי כולם תלויות באמונת אלהותו ויחודו. ונקרא כופר בעיקר ואינו מכלל בני ישראל, אלא מכלל המיניו

הגר"א, אבן שלמה פ"ט: קריאת שמע צריך להיות באהבה ותפלה צריכה להיות ביראה $^{5}$ 

הגר"א שם: וזה ענין סמיכות גאולה לתפלה לחבר אהבה ליראה שהוא שלוב הויה ואדני.  $^6$ 

<sup>7</sup>ספר שם משמואל פרשת לך לך - שנת תרע"ד: במדרש תנחומא ילמדנו רבינו אדם מישראל מהו שיקבל עליו מלכות שמים כשהוא מהלך, רב אידי ורב הונא בשם ר"י ור"י בשם ר"ש אמרי אסור לקבל עליו מ"ש כשהוא מהלך אלא יעמוד במקום אחד ויכוון לבו לשמים באימה וביראה ברתת ובזיעה וכו', וכשמתחיל ואהבת רצה מהלך רצה עומד וכו'. ויש להבין מה ענין פתיחה זו לפרשה זו: ... והנה המידבק באהבה שהוא הולך ומידבק בכל עת יותר ויותר עד בלי שיעור וגבול יצדק לכתוב בו לשון הליכה, אבל קבלת עול מלכות שמים יותר Rav Elie Munk<sup>1</sup> states that the 3 paragraphs of the Shema answer the three questions of the origin of the law, its demands and its purpose. The first paragraph, which is קבלת עול מלכות שמים, tells us of the origin of the law. The second paragraph, which personal sanctification, והייתם קדושים, tells of its purpose.

The Yerushalmi tells us that the Shema contains within it the Ten Commandments<sup>2</sup>.

# Mitzvos Mentioned in the Shema:

Besides the Mitzva one does by saying the Shema which includes a general קבלת עול מצוות, the Shema mentions many individual Mitzvos, such as the Mitzvos of learning Torah<sup>3</sup>, of reading the Shema<sup>4</sup>, of Tefilin<sup>5</sup>, Tzitzis and Mezuza.<sup>6</sup> In addition, the Shema mentions the Mitzvah of prayer as it says, is prayer<sup>7</sup>.

# The Order of שמע:

The order of the parshios of the שמע as we say them is not the same as the order they appear in the Torah. There, the last parsha, ויאמר (Bamidbar 15:37), appears before

יצדק בה לשון עמידה כמ"ש (שמות כ') וירא העם וינועו ויעמדו מרחוק, (שם) ויעמוד העם מרחוק, כי מפאת העול ויראת השמים מפחד להתקרב לפנים ממחיצתו. וזה שאמר במדר"ת שלקבלת עול מלכות שמים אסור לו להיות מקבל כשהוא מהלך אלא יעמוד במקום אחד באימה וביראה ברתת ובזיעה, אבל כשמגיע לואהבת רצה מהלך שאז יצדק נמי לשון הילוך:

ומעתה יובן הכתוב לך לך מארצך וגו׳, היינו שעד אז הי׳ בבחי׳ קבלת עול מלכות שמים, ובכח זה היתה לו עמידה בכל מה שעברו עליו בארצו ומולדתו ובית אביו, אולם עתה נצטוה שילך מזה שהי׳ עד עתה בבחי׳ עמידה, היינו קבלת עול מלכות שמים לבדה, אלא יאחז צדיק דרכו בחי׳ הליכה, היינו להדבק באהבה אל הארץ אשר אראך.

#### <sup>1</sup>World of Prayer, Vol. 1, pg. 113

^תוספות ברכות דף יב ע״ב: ד״ה בקשו: לקבוע פרשת בלק בפרשת קריאת שמע ומפני מה לא קבעוה וכו׳ -איתא בירושלמי דאותן ג׳ פרשיות שתקנו בקרית שמע לפי שבהן עשרת הדברות ועיין בו ותמצא הכל:

<sup>3</sup>ספר החינוך - מצוה תיט: מצות עשה ללמוד חכמת התורה וללמדה  $\dots$  [ש]נאמר [דברים ו', ז'], ושננתם לבניך, ואמרו זכרונם לברכה [ספרי כאן], בניך

ספר החינוך - מצוה תכ: מצות קריאת שמע שחרית וערבית ... [ש]נאמר [שם, ז'], ודברת בם בשבתך וגר' $^4$ ובשטר הפירוש על זה ברכות י' ע"ב], בשעה שבני אדם שוכבין ובשעה שבני אדם קמין.

ספר החינוך - מצוה תכא: לקשור תפילין על היד, שנאמר (דברים ו', ח'), וקשרתם לאות על ידך ספר החינוך - מצוה תכב: להניח תפילין על הראש, שנאמר (דברים ו', ה'), והיו לטוטפות בין עיניך

ספר החינוך - מצוה תכג: לקבוע מזוזה במזוזת ביתנו, שנאמר (דברים ו', ט'), וכתבתם על מזוזות ביתך $^{6}$ ובשעריר.

עיים בנפש החיים, שער ב פ"א $^7$ 

those we recite first (שמע). Further, if we are not going to put them in order, אאין מוקדם ומאוחר בתורה, then we ought to have put the second parsha first, since that is speaking about the whole tzibur (בלשון רבים) whereas the first parsha is speaking בלשון יחיד. The Gemorrah brings two explanations for the order we have:

- 1. Shema comes first because it is Kabalas Ol Malchus Shamyim and therefore should be recited before "Vehaya" (in which one commits oneself to the commandments dictated by Heaven). The theme of the second and third paragraphs is acceptance of the yoke of the Mitzvos, which perforce results from accepting the yoke of G-d. The second precedes the third, however, because the third focuses on Tzitzis which is only obligatory during the day, whereas "Vehaya" contains the commandment to study Torah, which is incumbent on a Jew night and day. (R' Yehoshua Ben Korcha)
- 2. However, the above explanation is difficult because the Gemorrah in Brachos tells us that there are at least five separate themes in the third paragraph: Tzizis, the Exodus, *Ol Mitzvos*, not to have idolatrous thoughts, and not to have forbidden licentious thoughts<sup>5</sup>. The Sages therefore bring an alternative explanation to the order by telling us that the each paragraph has more elements than the next. The first paragraph has the elements of studying, teaching and observing (*tefillin* and *mezuzah*); the second only talks about teaching and observing while the third only talks about observing but does not mention studying the Torah and teaching it to others<sup>6</sup>. (Rabbi Shimon bar Yochai)

# Shema at Night and in the Day:

מס' ברכות דף יד ע"ב ד"ה למה $^3$ 

⁴משנה ברכות דף יק ע״א (פ״ב מש׳ א):אמר ר׳ יהושוע בן קרחה למה קדמה שמע לוהיה אם שמוע כשי שיקבל עליו עול מלכות שמים תחלה ואחר כך מקבל עליו עול מצות, והיה אם שמוע לויאמר שוהיה אם שמוע נוהג בין ביום בין בלילה (רש״י: דמשתעי בתלמוד תורה דכתיב (דברים יא) ולמדתם אותם את בניכם) ויאמר אינו נוהג אלא ביום בלבד (רש״י: דמשתעי בציצית שאינה נוהגת אלא ביום דכתיב וראיתם אותו פרט לכסות לילה (שבת כז:))

מס׳ ברכות דף יב ע״ב: פרשת ציצית מפני מה קבעוה א״ר יהודה בר חביבא מפני שיש בה חמשה דברים:  $^5$ מס׳

- א- מצות ציצית (ועשו להם ציצית)
- ב- יציאת מצרים (אני ד' אלוקיכם אשר הצאתיכם מארץ מצרים להיות לכם לאלוקים)
  - ג- עול מצות (וראיתם אותו וזכרתם את כל מצות ד')
    - ד- ודעת מינים (ולא תתורו אחרי לבבכם)
- ה- הרהור עבירה (ולא תתורו ... ואחרי עיניכם) והרהור ע"ז (אשר אתם זונים אחריהם) --

<sup>1</sup> Devarim 6:4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Devarim 11:13

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ברכות יד: בדין הוא שתקדם שמע לוהיה אם שמוע שזה ללמוד (ולמדתם אותם) וללמד (ושננתם) ולעשות (וקשרתם, וכתבתם), והיה אם שמוע לויאמר שזה יש בה ללמד ולעשות ויאמר אין בה אלא לעשות בלבד

There is an interesting difference in the day-obligation of Shema and the night-obligation. The day obligation can only be fulfilled only at the outset of the day, in the first three hours after daylight, whereas one has the whole night to fulfill the night-obligation¹. Rav Tzadok HaCohen explains that this is because days, where one can see where one is going, are for action, whereas nights, which are dark, are for withdrawal into the home, consolidation² and faith³. This is what David HaMelech meant when he said להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות. Similarly, Maariv at night is only a Reshus, for Tefila is an act of standing opposite HaSh-m and it is harder to see G-d at night. One can therefore not demand of man that he reach such a level. However, now that we are closer to the Messianic era, we are closer to the final revelation of light and therefore we have accepted Maariv on ourselves as an obligation. Even so, we can doven Maariv the whole night, whereas the morning is limited to the first four hours. For, even when we do reach this level of standing opposite G-d at night, it may still take a whole night of preparation, whereas in the light of day we can reach this level much quicker⁴.

At a deeper level, night represents exile; day represents redemption. When the final redemption will come all the gates of prayer that had been locked during the long night of exile will be opened<sup>5</sup>. We gain a glimpse of that now, in the Shema, by declaring our belief in the total unity of the Almighty<sup>6</sup>.

However, we rarely have glimpses of pure day and pure night in our current state. Nights have a bit of light from the moon and the stars; days are sometimes dimmed by clouds. Both of these can be blessings. The bit of night light is like a candle searching for chometz – when we are under duress, a bit of clarity (light) shows us clearly what it is we have to work on<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>של שחרית רק בתחלת הקימה ... של ערבית עד עמוד השחר [היינו כל הלילה] (רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק ס׳ יז)

<sup>2</sup>רב צדוק הכהן, שם: בכל עבודת ד' הלילה רק למשמר

הלב צדוק הכהן, שם: בלילות רק האמונה הלב  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>רב צדוק הכהן, שם: ולכך תפלת ערבית רשות כי התפלה היא הכרת הנוכח יותר מקריאת שמע [ולכן לא מגיעים למדרגה זו בגדר חיוב רק בגדר רשות] ... רק האידנא בעקבות דמשיחא קרוב לאור היום קבלינהו לחובה. ותפלת שחר גם כן זמנה עד חצות יותר מזמן קריאת שמע כי לקבלת הנוכח ממלכות השמים צריך הכנה יותר. (צדקת הצדיק לרב צדוק הכהן סימן ה וסימן ח) (ע"ש בנוגע לתשלומים)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>רמח"ל תקט"ו תפילות - תפילה שעט: וכל השערים שנסתמו בגלות שהוא לילה זמן נעילת השערים כלם יתפתחו במלך המשיח שנאמר בהם "ופתחו שעריך תמיד". ולפי שמזומנים היו לפתח לפנות בוקר, שנאמר "עזרה אלקים לפנות בקר" כך גלית לנו אמונה זאת לשעת יחודך, ולהתקיף אותו.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>רמח"ל שם: שביחוד שלך אנו מאמינים

רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק סימן יג-יד $^{7}$ 

# Why is Shema (and it blessings) placed just before Tefila?

The morning prayer rises in spiritual level in 4 distinct phases. Birkas HaShachar is Olam HaMaaseh, Psukei DeZimra is Olam HaYetzira, Shema and its surrounding brochos is Olam HaBriah and finally Shmoneh Esreh is Olam HaAtzilus.

The Gemorrah says that dovening the Shmoneh Esreh is the completion of the עול מלכות שמים of Shema - עול מלכות שמים שלמה . When one stands and speaks to HaShm directly there is no greater indication that one accepts that He rules everything. However, there are plenty of people who pray to G-d but do not do His will. There are those who accept the yoke of Heaven on all of creation but themselves². Therefore, it is only when the שמנה עשרה follows the שמנה לאם that this is so.

ברכות דף יד ע"א (בסוף): הרוצה שיקבל עליו עול מלכות שמים שלמה יפנה ויטול ישיו ויקרא ק"ש ויתפלל. זו היא מלכות שמים שלמה.

מוקצק מוקצק סלנטר הרה"ק מוקצק  $^2$ 

# 1. The First Paragraph

:אֱל מֶלֶךְ נָאֱמַן

#### א-ל מלך נאמן:

The Ramban understands that אהבת עולם is a Birkas HaMitzvah for the Shema <sup>1</sup>. That being so, he asks why אל מלך נאמן is not an interruption<sup>2</sup>. He explaines that Krias Shema has רמ״ח words, one for each of the limbs of a person (and the same number as the Mitzvas Aseh), and therefore says that the Shema is a tikun for the whole body. However, this is only so if we add in אל מלך נאמן and <sup>3</sup> וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד מלכותו לעולם ועד and אל מלך נאמן. In previous times, the community would not say the Birkas Shema themselves; rather, they would listen to the Shaliach Tzibur and say Amen at the end of each blessing. At the end of Ahavas Olam they would say אל מלך נאמן instead of saying Amen, as the words begin with the letters א-מ-ן. They would thus say the equivalent of Amen as well as get the Shema up to רמ״ח words<sup>4</sup>.

ַשְׁמַע יִשְּׂרָאֵל יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ יִהֹוָה אֲחַד⁵:

### שמע ישראל ... די אחד:

Listen and pay full attention<sup>1</sup> oh Israel, HaSh-m who is the G-d of the Jews, He is also G-d over everything<sup>2</sup>.

חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא  $\,$ ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן

²הרמב״ן, שם: כבר היה מנהג בעיירות לומר בין אהבת עולם לק״ש אל מלך נאמן, ובילדותי נתקשה עלי, לפי שהדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק״ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן,

<sup>3</sup>הרמב"ן, שם: ואחר זמן ראיתי תלמידי צרפתים מקשים ואומרים בידינו מדרש אגדה דק"ש יש בה רמ"ח תיבות כנגד איבריו של אדם וכשמנו אינן אלא רל"ט, וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד שהצריכו חכמים לומר כנגד איבריו של אדם וכשמנו אינן אלא רל"ט, וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד שהצריכו פרשת כדאיתא בפסחים (נ"ז א') ואל מלך נאמן זה משלימין אותם, ובודאי שכך אמרו חכמים בילמדנו בפרשת קדושים תהיו, א"ר מני ברבי לא תהא ק"ש קלה בעיניך מפני שיש בה רמ"ח תיבות כמנין איברים של האדם, אמר הקדוש ב"ה אם למדת ושמרת את שלי לקרותה כתקנה אני אשמור את שלך, לכך דוד מקלס שמרני כאישון בת עין אמר לו הקב"ה שמור מצותי וחיה:

<sup>1</sup>הרמב"ן, שם: ועכשיו אני צריך להודיעם הענין הזה ומהיכן נולד להם דורות הראשונים לא היו הצבור מברכין בעצמן כל הברכות, אלא שליח צבור העתיד לירד לפני התיבה אומר לפניהן ברכות כולן והן עונין אמן, ולפיכך היה החזן הזה מברך אהבת עולם והצבור עונין אמן, וקורין ק"ש בפיהם שהיא המצוה המוטלת על כל יחיד ויחיד שיהא משנן בפיו, ולהשלים למנין אברים כפי המדרש הזה היו אומרים אל מלך נאמן במקום אמן, מהה שאמרו (שבת קי"ט ב') מאי אמן אל מלך נאמן, ואיפשר שהיו עונין אמן ממש אלא שהמדרש מונה אותיות של אמן רמז לתשלום האיברים דכיון שהוא נוטריקון לשלש תיבות עשו אותו כשלש תיבות ברמז המנין הזה... ומ"מ דבר ברור הוא במברך אהבת עולם בפיו שאינו עונה אחר עצמו אמן בין ביחיד בין בצבור, ואם ענה ה"ז ברו וטועה גמור הוא:

5דברים ו:ד

Hear oh Israel, HaSh-m who existed before the world was created, He is still our G-d now in the present, He will be the One G-d of the future for evermore as well<sup>4</sup>. (ibid)

The two last letters of the words שמע and are written larger to form the word אתד are written larger to form the word אחד. They forever remind Israel of her function, among the nations, to be the witness to the one G-d ... to live for the ideal of אחר and, if need be, to die for it. He reaches, as it were, beyond the confines of his own being<sup>6</sup>. (Ray Elie Munk<sup>7</sup>) He does this because he realizes that G-d's Oneness means that there is nothing else – nothing else of significance, nothing else that has any reality other than as desired by His Will. It is true that the real meaning of G-d's Oneness is a deep Kabbalistic idea, but we can all achieve a basic concept of this idea.

#### <u>שמע:</u>

We learn from here that one should say Shema in any language he understands<sup>9</sup> and that he should hear the words that he is saying<sup>10</sup>.

<sup>ו</sup>רבינו בחיי ו ד: ולפי שהמדבר ידבר דבריו פעם שיתכוין בהם ופעם שלא יתכוין בהם, לכך הזכיר שמע שהוא לשון כולל שמיעת האוזן והבנת הלב, כלומר שיכוין לבו בדבריו בענין היחוד כשהוא משמיע לאזנו

<sup>2</sup>רבינו בחיי ו ד: שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד - ע"ד הפשט מה שהזכיר שלשה שמות, ה' אלהינו ה', שאילו אמר ה' אחד היה פתחון פה לאומות העולם שעל יראתן אמר כן שהוא נקרא ה' לדעתם, ועל כן הוצרך לומר אלהינו, כלומר אלהי ישראל, וכן אלו אמר ה' אלהינו אחד היה פתחון פה לאומות העולם לומר אמת הוא כי אלהינו, כלומר אלהי ישראל, וכן אלו אמר ה' אלהינו שאנו קוראים ה' הוא אחד כמו כן, לכך הוצרך לומר ה' אלהינו אלהי ישראל הוא אחד והוא לבדו נקרא ה' אחד ואין זולתו ברוך הוא שאחדותו ה' אחד להורות ה' שהוא אלהי ישראל הוא אחד והוא לבדו נקרא ה' אחד ואו ואל בשפלים, ועתיד שיהיה מלמה מכל צד בלא שום הרכבה בעולם, ואין לו באחדותו דומה, לא בעליונים ולא בשפלים, ועתיד שיהיה בכל האומות אחד כענין שכתוב (זכריה יד) ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד. ומה שאמר אלהינו ולא אמר אלהיך כמו שאמר בו בכל מקום במשנה תורה (דברים ד) כי ה' אלהיך אש אכלה הוא, וכן בכל הפרשיות שידבר עם ישראל יזכיר ה' אלהיך או ה' אלהיכם, מפני שרצה משה להכנים עצמו בכלל היחוד: עיין עוד בדעת זקנים

בכל העולמים:  $^4$ ובשם הרב ר' אליעזר מגרמייז"א ז"ל, ה' קודם העולם, אלהינו בעולם, ה' לאחר העולם, אחד בכל העולמים:

עי"ו של שמע רבתי, וכו דל"ת של אחד<sup>5</sup>

ספרי: צריך להשביע את יצרו 6

<sup>7</sup>World of Prayer, Vol. 1, pg. 114

<sup>8</sup>בספר שומר אמונים הקדמון כתב שזה אחד מהסיבות ללמוד חכמת הנסתר כדי לקיים את מצוות קריאת שמע בהידורה. עיין גם ברבינו בחיי ד"ה וע"ד הקבלה

מסכת ברכות דף יג ע"א: תנו רבנן ... חכמים אומרים בכל לשון ... מאי טעמייהו אמר קרא שמע בכל לשון  $^{9}$  שאתה שומע

בַּרוּךָ שֶׁם כִּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלַם וַעֵד:

### ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד:

R. Simeon b. Lakish said: And Jacob called unto his sons, and said: Gather yourselves together, that I may tell you [that which shall befall you in the end of days]. Jacob wished to reveal to his sons the 'end of the days', whereupon the Shechinah departed from him. Said he, 'Perhaps, Heaven forfend!, there is one unfit among my children, like Abraham, from whom there issued Ishmael, or like my father Isaac, from whom there issued Esau.' [But] his sons answered him, 'Hear O Israel, the Lord our God the Lord is One: just as there is only One in thy heart, so is there in our heart only One.' In that moment our father Jacob opened [his mouth] and exclaimed, 'Blessed be the name of His glorious kingdom for ever and ever.' Said the Rabbis, How shall we act? Shall we recite it — but our Teacher Moses did not say it. Shall we not say it — but Jacob said it! [Hence] they enacted that it should be recited quietly.'

The Sages also tell us that when Moshe Rabbeinu went up to receive the Torah he heard the angels saying בשכמלייו. Moshe subsequently told this to the Jewish people (effectively staling this from the Melachim)<sup>2</sup>. Rav Shmuel Bar Nachmeinu compares this to a member of the royal family who used to buy grand clothes for his daughter. Once he stole some royal garments from the palace and gave them to her as well. He told his daughter: Wear all your clothing in public, but these garments wear only inside the house<sup>3</sup>. So too, Moshe Rabbeinu gave many Mitzvos to the Jewish people, but when he gave them the secret of saying *Baruch Shem Kivod* he told them that this he overheard from the ministering angels and they should therefore say it quietly<sup>4</sup>.

<sup>1</sup>פסחים נו ע"א: תנו רבנן כיצד היו כורכין את שמע אומרים שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד ולא היו מפסיקין דברי רבי מאיר רבי יהודה אומר מפסיקין היו אלא שלא היו אומרים ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד ואנן מאי טעמא אמרינן ליה כדדריש רבי שמעון בן לקיש דאמר רבי שמעון בן לקיש ויקרא יעקב אל בניו ויאמר האספו ואגידה לכם ביקש יעקב לגלות לבניו קץ הימין ונסתלקה ממנו שכינה אמר שמא חס ושלום יש במטתי האספו ואגידה לכם ביקש יעקב לגלות לבניו קץ הימין ונסתלקה ממנו שכינה אמר שמא חס ושלום יש במטתי אמרו כשב אמרו משנ שהיאל ה' אלהינו ה' אחד אמרו בי יצחק שיצא ממנו עשו אמרו לו בניו שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד מאמרו וואמר ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד אמרי רבנן היכי נעביד נאמרוהו לא אמרו משה רבינו לא נאמרוהו אמרו יעקב התקינו שיהו אומרים אותו בחשאי אמר רבי יצחק אמרי דבי רבי אמי משל לבת מלך שהריחה ציקי קדירה אם תאמר יש לה גואי לא תאמר יש לה צער התחילו עבדיה להביא בחשאי אמר רבי אבהו התקינו שיהו אומרים אותו בקול רם מפני תרעומת המינין ובנהרדעא דליכא מינין עד השתא אמרי לה בחשאי:

<sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שאנו אומרים בק"ש הפסוק ברוך שם כבוד מלכותו וגו' בלחש: איתא באלה הדברים רבה פ' ב' למה ישראל אומרים בשכמל"ו בלחש , בשעה שעלה משה למרום גנבו מן המלאכים ולמדו לישראל

<sup>3</sup>שם: אמר ר' שמואל בר נחמני משל לבן ביתו של מלך שהיתה לו בת בתולה רואה בגדים נאים ואומרה לו קח לי הבגדים הלללו והיה לוקח לה פעם אחת נכנס לפלטרין של מלך וראה קוזמירין (בגד נאה וחשוב) של מטרונה שם מה עשה גנב אותו ובא ונתנו לביתו התחיל מצוה אותה ואומר לה כל הבגדים שלקחתי לך לבוש אותם בפרהסיא אבל קוזמירין זה גנוב הוא אל תלבשי אותו אלא מן הדלת ולפנים.

<sup>4</sup>שם: כך אמר משה לישראל כל המצוות שנתתי לכם הוא ממה ששמעתי ממלאכי השרת שבו הם משבחים להקב״ה ונטלתי אותה מהם לכך תהיו אומרים אותה בלחישה עכ״ל. However, on Yom Kippur, when we are as pure as the ministering Angels, the Jewish people say בשכמלייו aloud<sup>1</sup>.

There is an even higher level than Yom Kippur, that of the Messianic era, when it will be enough for us to say that G-d is One. Rashi in fact states that the first verse tells us that only in the Messianic will we know that G-d is one – Shema – "Hear, oh Israel, the Lord who is now our G-d, will, in the Messianic era, be recognized as One by all<sup>2</sup>." There is nothing more to add to this when we really understand it<sup>3</sup>. However, until that time, there is a need to spell out in this world of actions and objects what declaring His Oneness means – hence "Baruch Shem, etc.<sup>4</sup>

The Gemorrah in Brochos<sup>5</sup> says that in the Beis HaMikdash, the community would say Baruch Shem Kevod Malchuso. instead of saying Amen<sup>6</sup>. The Maharsha in Sotah (40b) explains that only in this world is the Name of Hashem pronounced as the name of "Adnus." In the World to Come, Hashem's Name will be pronounced the way it is written, as the Gemara in Pesachim (50a) teaches. In the Beis HaMikdash they said "Ad HaOlam" (literally, "until the world") to show that only until the end of this world will we use the name "Adnus" to refer to Hashem. After this world the Name

<sup>1</sup>מדרש רבה ואתחנן פרשה ב: (לו) דבר אחר שמע ישראל רבנן אמרין בשעה שעלה משה למרום שמע למלאכי השרת שהיו אומרים להקב"ה בשכמל"ו והוריד אותה לישראל ולמה אין ישראל אומרים אותו בפרהסיא א"ר אסי למה הדבר דומה לאחד שגנב קוזמין מתוך פלטין של מלך נתנה לה לאשתו ואמר לה אל תתקשטי בה בפרהסיא אלא בתוך ביתך אבל ביום הכפורים שהן נקיים כמלאכי השרת הן אומרים אותו בפרהסיא בשכמל"ו:

ספר מנהגי ישורין, שם: וביו״כ אומרים אותה בקול רם , לפי שאנו כמלאכים לובשים לבנים לא אוכלים ולא שותים ואין בנו לא חטא ולא עוון. טעם אחר, משום דמשה לא אמרו על כי לא היו כולם בלב שלם ועדות שנמצא אחד מהם פסול בטלה כולה, לכך תקנו בלחש דאז מי שאין ליבו שלם לא יאמרו כלל. אבל ביו״כ עם ה׳ אלה וכולם מיחדים בלב שלם לכן אומרים בקול רם, (אליהו זוטא בשם מ״מ סי׳ תתס״ט).

<sup>2</sup>רש"י ו ד: ה' אלהינו ה' אחד - ה' שהוא אלהינו עתה ולא אלהי העובדי כוכבים הוא עתיד להיות ה' אחד שנאמר כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה' ונאמר ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד:

<sup>8</sup>אור גדליהו אות ה: ושמעתי ממקור נאמן שהרה"ק מרוזין זי"ע אמר על עצמו שכשהיה בן שש שנים פגד בהרב בעל התניא זצ"ל, ושאל אותו הרוזינער כשמקבלים עומ"ש ואומרים שמע ישראל וכו' אחד הרי הכל בטל ואליו יתב"ש, כי "אחד" היינו שאין עוד מלבדו, וא"כ איך אומרים אחרי כן "ואהבת את ד'", הרי האדם הוא בטל במציאות ד', שהכל "אחד", ואין שום דבר מבלעדי ד' יתברך. ואמר הרוזינער שהרב בעל התניא אמר לו תירוץ על זה והראיך בזה שש שעות. עע"ש בהאור גדליהו

^עולות הראייה ד״ה אחד: במצב העליה אין אחר אחד מה לספר כלל, כי הוא כולל הכל ... אבל בהמשך סדר המעשה לעולם הפירוש הוא מוכרח, אלא שאינו דלוי כל זמן שיש לגוך שמוש עצמי מנטיתו הפרטית, כ״א ביום הכפורים, שצרכי הגוף בטלים אז, כח האחדות מתפשט יפה בגלוי במעשה, ואפשר לומר בשכמל״ו בקול רח.

מסכת ברכיות דף סג ע"א

<sup>6</sup>תלמוד בבלי מסכת ברכות דף סג/א: חותמי ברכות שבמקדש וכו': כל כך למה לפי שאין עונין אמן במקדש ומנין שאין עונין אמן במקדש ומנין שאין עונין אמן במקדש שנאמר קומו ברכו את ה' אלהיכם מן העולם עד העולם ואומר ויברכו (את) שם כבודך ומרומם על כל ברכה ותהלה יכול כל הברכות כולן תהא להן תהלה אחת תלמוד לומר ומרומם על כל ברכה וברכה תן לי תהלה:

רש"י ד"ה ויברכו שם כבודר - ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד עונים, והמברך אומר ברוך ה' אלהי ישראל מן העולם ועד העולם, מפרש בתוספתא שתקנו מן העולם ועד will be revealed in its entirety. That is why "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed" ("forever") is the refrain in the Beis HaMikdash. Since in the blessings uttered in the Beis HaMikdash we allude to the Tetragrammaton as it is spelled (by saying "Baruch Hashem... Ad ha'Olam"), we proclaim that it is that Name that will be used "for eternity," in the World to Come.

The Maharsha continues and explains that we say "Amen" after blessings because the word "Amen" alludes to both Names of Hashem -- the way that the Name is written (the Gematriya of which is 26) and the way that it is pronounced (the Gematriya of which is 65). The two names combined have a Gematriya of 91, which is the same value as "Amen." We do not say "Amen" in the Beis HaMikdash because there we want to emphasize the eternity of the ineffable Name. We do not want to allude to the finite quality of this world, which is represented by the Holy Name as it is pronounced. We therefore say "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed," which alludes only to the Holy Name as it is spelled.

Rav Yitzchak Hutner zt'l<sup>1</sup> adds that it is for the same reason that we say "Baruch Shem Kevod Malchuso..." after the verse of "Shema Yisrael." Normally, when we mention the name of Hashem in a blessing in our prayers, we have in mind only the concept of Hashem's Adnus, His Sovereignty (see Shulchan Aruch OC 5). When we say the Shema, however, we must also have in mind the ineffable Name as it is written (Vilna Ga'on to Shulchan Aruch OC 5). Since we concentrate also on the spelling of that Name, we say immediately afterwards, "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed" and proclaim that "this is the Name that will last forever!"<sup>2</sup>

וְאָהַבְתָּ אֵת יְהֹוָה אֱלֹהֶיךָ בְּכָל לְבָבְּךָ וּבְכָל נַפְשְׁךָ וּבְכָל מְאֹדֶרָ: וְהִיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךָ הַיּוֹם עַל לְבֶבֶר: וְשִׁנַּוְתָם לְבֶנֵיךָ וְדְבַּרְתָּ בָּם בְּשָׁבְתִּךְ בְּבֵיתֶן וּבְלֶכְתְּל בַדֶּרֶךְ וּבְשָׁרְבִּ לטטפת בין עיניך: וּכתבתם על מזוות בּיתר וּבשעריך:

## <u>ואהבת את די אלוקיד</u>

A mitzvah of loving G-d. For love, we are prepared to give up all, hence

## <u>בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך</u>

With all our heart -i.e. unambiguously<sup>1</sup>

<sup>1</sup> פחד צחק, יום כפור

<sup>2</sup>Insights into the Daily Daf, by Kollel Iyun Hadaf, daf@dafyomi.co.il, www.dafyomi.co.il

0-דברים ו:ה-ט

With all our souls -i.e. even our lives And with all our Meod-i.e. with all our possessions

In the second Parsha, it says:

ולעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם

Avoda is referring to Tefila. Here, בכל מאדכם is not stated as it is above. From this we learn that although one is supposed to love G-d with all your מאד, one does not have to serve Him with all his מאד $^{2}/^{3}$ 

It is interesting to note that the words בכל נפשכם) appear in both paragraphs. One explanation is that we have to thank G-d for each and every breath we take – we are never to take life for granted. Every breath is a new praise for G-d<sup>4</sup>. But the Sages also tell us that these words mean that we should be prepared to give our lives for G-d under the circumstance that the Torah demands.

### בכל לבבך:

is written with two בs. From here the Sages learn that one should serve G-d with both his hearts, i.e. with his Yetzer HaTov and his Yetzer Hara<sup>5</sup>.

## *ובכל נפשך:*

Lit. With all our souls (= lives). Even if this demands giving our life<sup>6</sup>.

The person who taught this was Rebbe Akiva. The Gemorrah relates how he came to fulfill these words, giving his life for Torah:

<sup>ו</sup>בכור שור ו ה בכל לבבך: שתתן כל מחשבות לבבך על אהבתך. ולא יחלקו רעיוני לבך לשני חלקים כאדם שאוהב אדם אחד ונותן על דם אחר מחשבתו ואין כל מחשבתו על האחד ע״ש עוד.

<sup>2</sup>However, you do see that Tefila requires בכל נפשכם, something the Nefesh HaChaim goes to great lengths to explain.

<sup>3</sup>ובנפש החיים שער ב פ״א כתב שזה ההבדל בין פרשה הראשונה של שמע שכתוב בה בכל מאדיכם ופרשה שניה שרק כתוב בכל לבבכם ובכל נפשכם ואילו בכל מאודיכם לא כתיב והיינו דפרשה ראשונה איירי באהבת ק׳ יתברך ולזה נוגע שיאהוב אותו ג״כ בכל מאודו (ממונו) ואילו פרשה שניה מיירי בתפילה ושם לא שייך מאד כ״כ

<sup>4</sup>מדרש רבה ואתחנן פרשה ב: (לז) ואהבת את ה׳ אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך מהו בכל לבבך ובכל נפשך בכל נפש ונפש שברא בך אמר ר׳ מאיר על כל נשימה ונשימה שאדם מעלה חייב לקלס את יוצרו מנין שנאמר (תהלים קנ) כל הנשמה תהלל יה

מסכת ברכות דף נד ע"א: בכל לבבך בשני יצריך ביצר טוב וביצר הרע $^{5}$ 

מסכת ברכות דף נד ע"א: ובכל נפשך אפילו הוא נוטל את נפשך ושם דף סא ע"ב בשם ר' עקיבא $^6$ 

Our Rabbis taught: Once the wicked (Roman) Government issued a decree forbidding the Jews to study and practice the Torah. Pappus b. Judah came and found R. Akiva publicly teaching Torah. He said to him: Akiva, are you not afraid of the Government? He replied: I will explain to you with a parable. A fox was once walking alongside of a river, and he saw schools of fish swimming from one place to the next. He said to them: From what are you fleeing? They replied: From the nets cast for us by men. He said to them: Would you like to come up on to the dry land so that you and I can live together in the way that my ancestors lived with your ancestors? They replied: Are you the one that they call the cleverest of animals? You are not clever but foolish. If we are afraid in the [water] in which we live, how much more in the [dry land] in which we would die! So it is with us. If such is our condition when we sit and study the Torah, of which it is written, For these [words of Torah] are your life and the length of your day, if we neglect it how much worse off we shall be! Soon afterwards both R. Akiba and Pappus b. Judah were arrested and imprisoned next to each other. R. Akiva said to Pappus, Who brought you here? He replied: Happy are you, R. Akiba, that you have been seized for busying yourself with the Torah! Alas for Pappus who has been seized for busying himself with idle things! When R. Akiba was taken out for execution, it was the hour for the recital of the Shema, and while they combed his flesh with iron combs, he was accepting upon himself the Kingship of Heaven. His disciples said to him: Our teacher, even to this point? He said to them: All my days I have been troubled by this verse, 'with all your soul', [which I interpret,] 'even if He takes your soul'. I said: When shall I have the opportunity of fulfilling these words? Now that I have the opportunity shall I not fulfill them? He prolonged the word 'echad' and died while saying it. A bas kol was heard proclaiming: Happy are you, Akvba, for your soul has departed with the word echad! The ministering angels said before the Holy One, blessed be He: This is Torah, and this is its reward? [He should have died directly from Your Hand, O Lord. He replied to them: Their portion is in life. A bas kol went forth and proclaimed, Happy are you, R. Akiba, for you are destined for the life of the World to Come<sup>1</sup>.

## ובכל מאד<u>ד:</u>

The Gemorrah gives two interpretations to this:

<sup>&#</sup>x27;מסכת ברכות דף סא ע״ב:רבי עקיבא אומר בכל נפשך אפילו נוטל את נפשך תנו רבנן פעם אחת גזרה מלכות הרשעה שלא יעסקו ישראל בתורה בא פפוס בן יהודה ומצאו לרבי עקיבא שהיה מקהיל קהלות ברבים ועוסק בתורה אמר ליה עקיבא אי אתה מתירא מפני מלכות אמר לו אמשול לך משל למה הדבר דומה לשועל שהיה מהלך על גב הנהר וראה דגים שהיו מתקבצים ממקום למקום אמר להם מפני מה אתם בורחים אמרו לו מפני רשתות שמביאין עלינו בני אדם אמר להם רצונכם שתעלו ליבשה ונדור אני ואתם כשם שדרו אבותי עם אבותיכם אמרו לו אתה הוא שאומרים עליך פקח שבחיות לא פקח אתה אלא טפש אתה ומה במקום חיותנו אנו מתיראין במקום מיתתנו על אחת כמה וכמה אף אנחנו עכשיו שאנו יושבים ועוסקים בתורה שכתוב בה כי הוא חייך ואורך ימיך כך אם אנו הולכים ומבטלים ממנה על אחת כמה וכמה אמרו לא היו ימים מועטים עד שתפסוהו לרבי עקיבא וחבשוהו בבית האסורים ותפסו לפפוס בן יהודה וחבשוהו אצלו אמר לו פפוס מי הביאך לכאן אמר ליה אשריך רבי עקיבא שנתפסת על דברי תורה אוי לו לפפוס שנתפס על דברים בטלים בשעה שהוציאו את רבי עקיבא להריגה זמן קריאת שמע היה והיו סורקים את בשרו במסרקות של ברזל והיה מקבל עליו עול מלכות שמים אמרו לו תלמידיו רבינו עד כאן אמר להם כל ימי הייתי מצטער על פסוק זה בכל נפשך אפילו נוטל את נשמתך אמרתי מתי יבא לידי ואקיימנו ועכשיו שבא לידי לא אקיימנו היה מאריך באחד עד שיצתה נשמתו באחד יצתה בת קול ואמרה אשריך רבי עקיבא שיצאה נשמתך באחד אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא זו תורה וזו שכרה ממתים ידך ה' ממתים וגו' אמר להם חלקם בחיים יצתה בת קול ואמרה אשריך רבי\_עקיבא שאתה מזומן לחיי העולם הבא:

- 1. We should serve G-d with all our possessions<sup>1</sup>.
- 2. We should serve G-d with every lot He presents to us, i.e. we should see the bad as also ultimately good for us. From here the Sages learn that we should bless G-d on the bad just as we have to bless Him on the good. Thus בכל מדה ומדה שהוא בכל מדה ומדה שהוא מודד לד

R. Eliezer in the Gemorrah Brochos explains that although it says 'with all your soul', i.e. even your life, it still needs to say 'with all your might' i.e. with all your money. Money is such a powerful thing that many people risk their lives for the sake of their money, i.e. they value their money more than their life<sup>3</sup>.

# <u>Difference in wording between the First and Second Paragraphs:</u>

The second paragraph seems to repeat some of the first paragraph but with important differences. The first paragraph demands that we love G-d not only with all our heart and soul but also with all our מאד, which means with all our wealth. It can also mean with all our strength<sup>4</sup>- i.e. a situation actualizing more and more of our human potential dedicated to this idea- אדם has the same letters as אדם comes from the word אדם, which means that which has potential to bear fruit. Adam is that being which can be more and more, מאד מאד We are asked to serve G-d with that potential<sup>5</sup>.

The Gemorrah points out that there are people who are quite literally willing to give their lives rather than give up their money<sup>6</sup>. The key lies in the fact that the first verse is written in the singular – it is appealing to the highest aspirations of unusually great people. The second verse is the plural – this is everyman. A normative level cannot demand that every cent's worth of our worldly possessions, every morsel we eat,

מסכת ברכות דף נד ע"א: ובכל מאדך בכל ממונך $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף נד ע״א: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה שנאמר ואהבת את ה׳ אלהיך בכל לבבך וגו׳ .... ובכל מאדך ... בכל מדה ומדה שהוא מודד לך הוי מודה לו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מסכת ברכות דף סא ע״ב:תניא רבי אליעזר אומר אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאדך ואם נאמר בכל מאדך למה נאמר בכל נפשך אלא אם יש לך אדם שגופו חביב עליו מממונו לכך נאמר בכל נפשך ואם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכך נאמר בכל מאדך

⁴האבן עזרא והרמב״ן פירשו מלשון מאד מאדף שתהיה האהבה להקב״ה מאד, מאד, אהבה גמורה בלב (אור גדליהו)

שמעתי מהרב משה שפירא שליט"א <sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ברכות סא ע"ב: תניא רבי אליעזר אומר אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאדך ואם נאמר בכל מאדך למה נאמר בכל נפשך אלא אם יש לך אדם שגופו חביב עליו מממונו לכך נאמר בכל נפשך ואם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכך נאמר בכל מאדך

every object we use, be totally enthused with a love of G-d. But it is certainly a worthy aspiration for us all.

A second, fascinating approach is taken by Mei HaShiloach. He states that a person is only required to give up everything for G-d, even his portion in the World to Come,, only prior to finding his specific *avodah* in life. After that, one should only sacrifice all for that special area. Hence Daniel was Moser Nefesh for Tefila and Mordechai would not bow to Haman. The first verse of Shema was given when Bnei Yisrael was still in the desert, and the specific Avodah of each one was yet to be understood. But the second verse clearly talks about Klal Yisrael in the land, when each was given not only his portion of land but an insight into his specific Avodah. Hence, from then onwards, his sacrifices should only be as a part of his Avodah package<sup>1</sup>.

A third approach is brought in the Nefesh HaChaim, He states that whereas the first chapter of the Shema is dealing with the Mitzvah of the love of G-d alone ( ד אלקיך אלקיך), and for this Mitzvah one must sacrifice all one's wealth and possessions, the second chapter of the Shema is dealing with two Mitzvos, the love of G-d - לאהבה את - as well as the Mitzvah of prayer – ולעבדו ישבלב which is prayer<sup>2</sup>. It is not so relevant to talk about praying to G-d with all of one's possessions, and hence it is omitted here<sup>3</sup>. The reason for the Torah repeating similar words to the first paragraph is to introduce the idea that one should pray to G-d with all of one's אני בער בער מון אוני בער מו

Bechor Shor: One should focus all the thoughts of his heart on G-d. He should not be ambiguous about his commitment, feeling that he loves G-d but also materialism, philosophy or anything else that is not clearly an outcome of his service to  $G-d^5$ . In following this one will talk about G-d's Torah continuously (ידברת בם בשבתך וגני) and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מאדך היינו מאד מאד למסור את נפשו אף בחיי עולם הבא, וזהו רק קודם שיתברר לאדם חלקו השייך לו בשרשו, כי לכל נפש שייך מצוה מיוחדת שעל ידה יגיע לעוה"ב כפי המצוה וכפי אשר יקיימה וזה עיקר לכל נפש, וקודם שנתברר לאדם חלקו צריך לעבוד את ד' בזה האופן שלא ימצא אצלו דבר שלא יוכל למסרה על קידוש ד', אך אחר שיבורר לאדם חלקו לא יחפוץ הש"י מן האדם שיעבוד אותו בזה האופן כי לא ירצה ליקח מן האדם מה שסיגל וגם האדם מצדו אף שאינו מחויב למסור נפשו על הג דברים הידועים, אבל על המצוה הידונה לו שזאת שייכת לו בשורשו מחוייב למסור נפשו עליה, כמו שמצינו בדניאל שמסר נפשו על התפלה אף שלא היה מחוייב על פי דין. וכן מרדכי שלא רצה לכרוע להמן שהיה דבר קטן. רק שהבינו שזה שייך להם

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>נפש החיים, שער ב, פ״א: כתיב לאהבה את ה׳ אלקיכם ולעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם. וארז״ל (בפ״ק דתענית ובספרי) איזוהי עבודה שבלב הוי אומר זו תפלה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ולהכי נמי לא כתיב ובכל מאדכם בפ׳ זו כמו בפ׳ ראשונה דכתיב בה נמי ובכל מאדך. כי פרשה ראשונה מיירי מענין מצות האהבה לחוד. שייך לומר שתהיה האהבה גם בכל מאד. זה הממון. כמ״ש רו״ל (ברכות ס״א ב׳) אם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכ״נ ובכל מאדך. אבל בפרשה זו דכתיב בה נמי עבודה היא תפלה. לא שייך עלה כ״כ ובכל מאד

לופש החיים, שם: אמנם בפ׳ זו חידוש הוא שחידשה. שגם העבודה היא נתפלה צריכה להיות בכל לב ובכל (פש. ופש.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>שתתן כל מחשבות לבבך על אהבתך. ולא יחלקו רעיוני לבך לשני חלקים, כאדם שאוהב אדם אחד ונותן על אדם אחר מחשבתו, ואין כל מחשבתו על האחד. ע״ש עוד

he will provide himself with reminders both on his body once a day (Tefilin) and in every entrance (Mezuzah)<sup>1</sup>.

Rav Tzadok HaCohen<sup>2</sup> learns that בכל משך ובכל נפשך ובכל לבבך reflects all of one's passions and desires as is said in the Gemorrah that בכל לבבך is spelled with two lameds to show that we are meant to serve G-d with not only our Yetzer HaTov but also our Yetzer Hara, i.e. that both one's spiritual as well as his material aspirations should be directed towards serving G-d<sup>3</sup>.

The next level is בכל נמשך, i.e. serving G-d with those things with which his soul is totally connected. A person should strive to totally cleave to HaSh-m, as reflected in the mitzvah of Tefilin – i.e. he should feel that his whole existence is dependent on his connection with  $G-d^4$ .

A person is capable of reaching these two levels through his own efforts. Therefore, the second chapter of the Shema, והיה עם שמוע, mentions these two, for this chapter is dealing with the Avodah of the person himself, as it says 5.

However, the third level, בכל מאדך, is not within the scope of a person's own efforts; rather, it is dependent on Siyata Dishmaya. בכל מאדך means that a love of G-d will be permanently pervasive through all one's possessions. For, if it were referring to his desire to acquire this, that would already be included in <sup>7</sup> בכל לבבך, as one's possessions are an extension of himself and therefore, a person can reach such a deep level of love of G-d to the point where this spreads onto his possessions as well<sup>8</sup>.

כל זה בהמשך הבכור שור $^{
m l}$ 

יבדיק קצז: צדוק הכהן, צדקת הצדיק  $^2$ 

<sup>3</sup>בכל לבב<u>ר:</u> היינו כל התשוקות והחמדות שבלבואז״ל (ברכות נד.) בב׳ יצריך פי׳ בין בצרכי הגוף בין לעניני עוה״ב הכל לא יהיה לאהבת עצמו רק לאהבת הש״י וזהו בכלל התשוקות שלו

⁴ואח״כ <u>ככל נפשך:</u> היינו בדברים שנפשו מקושרת בהם ממש...וצריך שיהיה כל נפשו מקושר בתשוקת אהבת הש״י כענין במעמד הר סיני מדבור א יצתה נשמתם (שבת פח: ) וזהו נקרא דביקות ... וזהו תפילין ... כי הדבקות היינו שממש כל חיותו תלוי בזה

<sup>5</sup>וב׳ אלו עדיין הוא ביד עבודת האדם והשתדלותו להשיג לזה ולכך בפרשת והיה אם שמוע שאמר ולעבדו נזכר רק ב׳ אלה

משאין כן בכל מאדך אינו ביד עבודת האדם רק מסייעתא דשמיא דפירושו שבכל רכושו וקנינו יהיה קבוע  $^7$ אהבת הש"י ולא קאי אתשוקתו וחמדתו לרכוש שזה בכלל בכל לבבך. רק שבכל הרכוש עצמו כידוע

<sup>8</sup>כי הרכוש שייך להאדם וכ״כ יהיה האדם כולו ממולא מאהבת הש״י בכל מעמקיו עד שממילא גם בכל קניניו שהם ההתפשטות שלו גם כן ממולאים מאהבתו יתברך כענין חמורו של ר׳ פנחס בן יאיר דמחמרא אנפשה לאכל איסור (כמו שכתוב ב״ר פ׳ ס) וזו בבעלי חיים ומסתמא הוא הדין בדוממין ע״ש עוד... וזהוא רק ריחידים

## בשבתך בבתיך ובלכתך בדרך:

The wording here is strange. It says literally "When you are busy and you're sitting in the house and you're walking along the way." The Gemorrah learns from this that one is obligated to say the Shema even if one is busy in one's house or out of it, though not if one is busy with a Mitzvah – only your sitting or walking<sup>1</sup>.

In addition, we learn from ובלכתך בדרך that Shema can be said in any position, both standing or sitting<sup>2</sup>.

### ובשכבך ובקומיך:

Beis Hillel interpret these words: "At the time when people go to bed and at the time when they wake up," i.e. it is a mitzvah to say Shema in the night and again in the morning.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף יא ע"א: ובית שמאי האי ובלכתך בדרך מאי עביד להו ההוא מבעי להו לכדתניא בשבתך בביתך פרט לעוסק במצוה ובלכתך בדרך פרט לחתן מכאן אמרו הכונס את הבתולה פטור ואת האלמנה חייב מאי משמע אמר רב פפא כי דרך מה דרך רשות אף כל רשות מי לא עסקינן דקא אזיל לדבר מצוה ואפילו הכי אמר רחמנא לקרי אם כן לכתוב רחמנא בשבת ובלכת מאי בשבתך ובלכתך בשבת דידך ובלכת דידך הוא דמחייבת הא דמצוה פטירת (ואע"פ שהיינו דברי בית שמאי, בית הלל מסכים לעצם ההלכה)

מסכת ברכות דף י עמ' ב: כל אדם קורא כדרכו שנאמר ובלכתך בדרך שם דף יא עמ' א: תנו רבנן בית הלל אומרים עומדין וקורין יושבין וקורין ומטין וקורין הולכין בדרך וקורין עושין במלאכתן וקורין

מסכת ברכות  $\tau$ י ע"ב: למה נאמר ובשכבך ובקומך בשעה שבני אדם שוכבים ובשעה שבני אדם עומדים.

# 2. The Second Paragraph

והיה אם שמע תשמעו אל מצותי אשר אנכי מצוה אתכם היום לאהבה את יהוה אלהיכם ולעבדו בכל לבבכם ובכל לבבכם ובכל נפשכם:( יד) ונתתי מטר ארצכם בעתו יורה ומלקוש ואספת דגנך ותירשך ויצהרך: (טו) ונתתי עשב בשדך לבהמתך ואכלת ושבעת: (טו) ומשרו לכם פן יפתה לבבכם וסרתם ועבדתם אלהים אחרים והשתחויתם להם:(יז) וחרה אף יהוה בכם ועצר את השמים ולא יהיה מטר והאדמה לא תתן את יבולה ואבדתם מהרה מעל הארץ הטבה אשר יהוה נתן לכם:(יח) ושמתם את דברי אלה על לבבכם ועל נפשכם וקשרתם אתם לאות על ידכם והיו לטוטפת בין עיניכם:(יט) ולמדתם אתם את בניכם לדבר בם בשבתך בביתך ובלכתך בדרך ובשכבך ובקומך:(כ) וכתבתם על מזוזות ביתך ובשעריך:(כא) למען ירבו ימיכם וימי בניכם על האדמה אשר נשבע יהוה לאבתיכם לתת להם כימי השמים על הארץ:

### והיה:

Future perfect - i.e. something that will surely happen in the future.

### אם שמע תשמעו:

Commenting on the double language, Rashi on Chumash says: If one will study, it will lead to a momentum to studying further<sup>2</sup>. However, in Sukka he states that it means that if one will continue go over what he has already learned he will continue to find new things in the same Torah he is learning again and again<sup>3</sup>.

### <u>אל מצותי אשר אנכי מצוה אתכם היום:</u>

<u>When</u> doing such Torah study (Rashi) or when keeping the Mitzvos, one should do so with a freshness as if one has just been given the Torah on this very day<sup>4</sup>.

## לאהבה את יהוה אלהיכם:

The purpose of such study and mitzvah observance is to come to love G-d. However, Rashi reverses the order, saying that one should study with love. The love is what must infuse the study, i.e. it should be Lishmo<sup>5</sup>.

דברים יא:יג-כא<sup>1</sup>

<sup>2</sup> היה אם שמוע תשמעו - אם תשמע בישן תשמע בחדש

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מסכת סוכה דף מו ע״ב: דבר אחר אם אתה שומע בישן - מחזר על תלמודך ששמעת: תשמע בחדש - תתחכם בו להבין דברים חדשים מתוך דברים ישנים:

ועוד פירש רש"י שם בפירוש הא: אם שמוע תשמע - אם הורגלת לשמוע אז תשמע, תוכל ללמוד) ולהוסיף: ואם לאו - שלא הטית אזן בילדותך לשמוע:לא תשמע - לאחר זמן לא יספיקו בידך)

רש"י: מצוה אתכם היום - שיהיו עליכם חדשים כאילו שמעתם בו ביום $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>רש"י: לאהבה את ה' - שלא תאמר הרי אני לומד בשביל שאהיה עשיר בשביל שאקרא רב בשביל שאקבל שכר אלא כל מה שתעשו עשו מאהבה וסוף הכבוד לבא:

# ולעבדו בכל לבבכם:

After coming to love G-d through Torah study and mitzvah observance one will come to serve Him with all his heart and soul. Rashi, however, states that this is a separate issue, that besides study and observance one should pray to G-d, i.e. Avodah SheBiLev<sup>1</sup>.

## וב<u>כל נפשכם:</u>

The command to serve G-d with all one's heart and soul already appeared in the first paragraph of the Shema. It is repeated here because the first paragraph was talking to the individual and this paragraph is talking to the community as a whole<sup>2</sup>.

Therefore, according to Rashi, the verse should read:

And it will be, that if you study over and over your old Torah, with the intention of loving Me, in which case you will also have many chidushim, and if you will doven to Me, and be willing to sacrifice your lives for Me, then:

## Why ובכל מאודיכם is left out of the second Parsha

*See explanation above, under the first Parsha.* 

### ונתתי עשב בשדך לבהמתך ואכלת ושבעת:

This teaches that it is forbidden for a person to eat before he has given food to his animals, for the order of the verse is first *And I shall give the grass of the field to your animals* and then only *and you shall eat and be satisfied*<sup>3</sup>.

### ולמדתם:

<sup>ו</sup>רש״י: ולעבדו בכל לבבכם - עבודה שהיא בלב חו היא תפלה שהתפלה קרויה עבודה שנאמר אלהך די אנת פלח ליה בתדירא וכי יש פולחן בבבל אלא על שהיה מתפלל שנאמר וכוין פתיחן ליה וגו׳. וכן בדוד הוא אומר תכון תפלתי קטורת לפניך:

"רש"י: בכל לבבכם ובכל נפשכם - והלא כבר הזהיר בכל לבבך ובכל נפשך אלא אזהרה ליחיד אזהרה לציבור: $^{1}$ 

<sup>3</sup>מסכת ברכות דף מ עמ״א: גביל לתורי גביל לתורי צריך לברך ורב ששת אמר אפילו גביל לתורי נמי אינו צריך לברך דאמר רב יהודה אמר רב אסור לאדם שיאכל קודם שיתן מאכל לבהמתו שנאמר ונתתי עשב בשדך לבהמתך והדר ואכלת ושבעת:

Translation: If he said (inbetween the blessing Hamotzi and the eating of the bread), "Mix fodder for the oxen, mix fodder for the oxen", he must repeat the blessing (of Hamotzi, since he interrupted between the blessing ane the eating.) R. Sheshes however, said that even if he said, "Mix fodder for the oxen", he need not repeat; for Rab Yehudah said in the name of Rav: A man is forbidden to eat before he gives food to his animal, since it says: "And I will give grass in your fields for your cattle", and then, "and you will eat and be satisfied."

The Sages learn ולמדתם – that your learning should be a שוח – a pure and unconfused rendering, without confusing the meaning by failing to punctuate in the correct places. They give several examples of this  $^1$ .

## וכתבתם על מזוזות:

The Gemorrah learns from here that when the parchments for mezuzos and tefilin are written, the verses dealing with the command to write the parchments should be included, as the verse says  $commands^2$  - everything needs to be written, even the commands<sup>2</sup>

מסכת ברכות דף טו ע״ב: תני רב עובדיה קמיה דרבא ולמדתם שיהא למודך תם שיתן ריוח בין הדבקים עני רבא בתריה כגון על לבבך על לבבכם בכל לבבך בכל לבבכם עשב בשדך ואבדתם מהרה הכנף פתיל אתכם מארץ

מסכת ברכות דף טו ע"ב: תני רבי אושעיא קמיה דרבא |וכתבתם הכל בכתב אפילו צואות  $^2$ 

# 3. The Third Paragraph

וַיֹּאמֶר יְהוֹה אֶל משָׁה לַאמֹר:דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׁרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלָהֶם וְעָשׁוּ לָהָם צִיצִת עַל כַּנְפֵי בְּגְדֵיהֶם לְדֹרֹתָם וְנְתְנוּ עַל צִיצִת הַכָּנָף פְּתִיל תְּכֶלֶת:וְהָיָה לָכֶם לְצִיצִת וּרְאִיתֶם אֹתוֹ וּוְבַרְתֶּם אֶת כָּל מִצְוֹת יְהוָה וַעֲשִׁיתֶם אָת בָּל מָצְוֹתִי וְהְיִיתֶם קְדשִׁים תָתוּרוּ אַחֲרֵי לְבַבְכֶם וְאַחֲרֵי עַינֵיכֶם אָשֶׁר הּוֹצֵאתִי אֵתְכֵם מָאָרֵץ מִצְרִים לְהִיוֹת לָכֵם לָאלהִים אָנִי יְהוֹה אֵלהִיכָם אָשֶּׁר הוֹצֵאתִי אֵתְכֵם מָאָרֵץ מִצְרִים לְהִיוֹת לָכֵם לָאלהִים אָנִי יְהוֹה אֵלהִיכָם אֵשֵּׁר

### ולא תתורו אחרי לבבכם ואחרי עיניכם:

The Chinuch tells us that this is a mitzvah not to go after the evil thoughts of our heart and the seductive things we see. The latter refers to the desire for pleasure, materialism and sensuality without any need for one's health or well-being to be able to serve G-d<sup>1</sup>.

## Kissing the Tzitzis:

Although not all earlier authorities agree<sup>2</sup>, we follow the Ramo in kissing our Tzitzis. The kissing should direct our thoughts towards heaven to facilitate our dedicating our hearts to G-d. A similar idea was brought when Moshe made the image of a snake so that anyone afflicted with the plague would look at it and be cured. The Sages tell us that the snake had no special powers; rather, someone who looked at the snake would use that as a stimulus to look further and accept the yoke of G-d in Heaven. It was this that cured them<sup>3</sup>.

וְיָצִיב וְנְכוֹן וְקַיֶּם וְיָשֶׁר וְנָאֶמָן וְאָהוּב וְחָבִיב וְנָחְמָד וְנָעִים וְנוֹרָא וְאַדִּיר וּמְתַּקן וּמְקַבְּל וְטוֹב וְיָפֶּה הַדְּבָר הַזֶּה עָלֵינוּ לְעוֹלָם וְעָד:אֱמֶת. אֱלֹהֵי עוֹלֶם מַלְבֵנוּ. צוּר יַעֲקֹב מָגן יִשְׁעֵנוּ. לְדֹר הוּא קַיְּם וּשְׁמוֹ קַיָּם. וְבָסָאוֹ נְכוֹן. וּמַלְכוּתוֹ וֶאֱמִוּנְתוֹ לָעֵד קַיֶּמֶת:וּדְבָרָיו חָיִים וְקַיָּמִים. נָאֱמָנִים וְנָחֶחם מידיו על אֲבוֹתֵינוּ וְעָלֵינוּ. עַל בָּנֵינוּ וְעַל דּוֹרוֹתֵינוּ. וְעַל כָּל דּוֹרוֹת זֶרַע יִשְׂרָאֵל עֲבָדֶירָ:עַל הָרְאשׁוֹנִים וְעַל הָאַחֵרוֹנִים.

<sup>1</sup>חינוך, מצוה שפז שלא נתור אחר מחשבת הלב וכו' (עמ' כד):"ועובר על זה ויחד מחשבתו בענינים אלו שזכרנו שמביאין האדם לצאת מדרך דעת ותורתינו השלימה והנקיה ולהיכנס בדעת המהבילים הכופרים רע מדרנו שמביאין האדם לצאת מדרך דעת ותורתינו השלימה והנקיה ולהיכנס בדעת המהבילים הכופרים רע ומר וכן מי שהוא תר אחר עיניו כלומר שהוא רודף אחרי תאוות העולם כגון מי שהוא משים ליבו תמיד להרבות תענוגים גדולים לנפשו מבלי שיכוין בהם כלל לכונה טובה כלומר שלא יעשה כדי שיעמוד בריא ויוכל להשתדל לעבודת בוראו רק להשלים נפשו בתענוגים כל מי שהוא הולך בדרך זה עובר על לאו זה תמיד בכל עת עסקו במה שאמרנו ואין לוקין על זה לפי שאין זה דבר מסוים שנוכל להתרות העובר עליו כי מהיות האדם בנוי בענין שאי אפשר לו שלא יראה בעיניו לפעמים יותר ממה שראוי וכמו כן אי אפשר לו שלא תתפשט המחשבה לפעמים יותר מן הראוי על כן אי אפשר להגביל האדם בזה בגבול ידוע גם כי פעמים אפשר לעבור על לאו זה מבלי שום מעשה וכבר כתבתי למעלה שכל לאו שאפשר לעבור על יו מבלי מעשה אף על פי שעשה בו מעשה אין לוקין עליו לפי הדומה."

<sup>2</sup>טעם שנוהגים לנשק הציצית בכל פעם שמגיעים לתיבת ציצית: איתא בס' ברכת משה עמוד ק"ו וז"ל:מה שנהגו כשמגיעים למלת ציצית בקריאת שמע לנשקן, הלא מילה זו תמיד באמצע הפסוק, ואינו מוזכר בשום מקום מנהג זה, רק בסי' ס"א איתא וכשאומר וראיתם אותו ימשמש בב' ציצית שלפניו, אבל לנשקן מאן דכר שמי'? לבד בסי' כ"ד כתב הרמ"א נוהגין קצת לנשק הציצית בשעה שרואה בם אבל בק"ש לא אמר , והמג"א שם כתב לנשק הציצית כשמגיעים לנאמנים ונחמדים , וזהו אך משום אהבת מצוה לבד, לכן אין אנו רשאים להפסיק בק"ש בנשיקת הציצית עכ"ל.

<sup>3</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: אבל אנו נוהגים כרמ"א לנשקו הציצית וכן איתא בד"מ והכל לחבוב מצוה אולם לא הנשיקה היא העיקר אלא הטעם כי בזה יסתכלו כלפי מעלה וישעבדו את ליבם לאביהם שבשמים כיוצא בדבר נאמר: עשה לך שרף וגו' וראה אותו וחי וכי הנחש ממית ומחיה אלא בזמן שישראל מסתכלין ומשעבדין ליבם לאביהם שבשמים וחיו.

דָּבָר טוֹב וְקַיָּם לְעוֹלָם וְעֶד. אֱמֶת נֶאֱמּוּנָה. חֹק וְלֹא יַעֲבֹר. אֱמֶת. שָׁאֵתָה הוּא יְהֹנָה אֱלֹהִינוּ וֵאלֹהִי אֲבוֹתֵינוּ. מִלְּבָנוּ מָלֶךְ אֲבוֹתֵינוּ. גוֹאֲלֵנוּ גוֹאֲל אֲבוֹתֵינוּ. יוֹצְרֵנוּ צוּר יְשוּעָתֵנוּ. פּוֹדְנוּ וּמַצִּילֵנוּ מֵעוֹלְם שְׁמֶךָ. אֵין אֱלֹהִים זוּלְתֶרָ:
זוּלְתֶרָ:
מְזְרַתְ אֲבוֹתֵינוּ אַתָּה הוּא מֵעוֹלָם. מָגֵן וּמוֹשִׁיעַ לְבְנֵיהֶם אַחֲרֵיהֶם בְּכָל דּוֹר וָדוֹר. בְּרוּם עוֹלְם שְׁמֶרָ. אֵישׁ שֻׁיִּשְׁמַע לְמִצְּוֹתֶיךָ וְחִרְתְּרָ וְּדְבְרְךְ יָשִׁים עַל לְבּוּיאֱמֶת. אַתָּה הוּא אָדוֹן לְעֶמֶּרָ. וְמִשְׁפַּטְיִרְ אֵין לְנוּ מֶלֶרְ גוֹאֲל וּמוֹשִׁיעֵ:
זמְלֶרְ גְּבּוֹר לְרִיב רִיבְם:אֱמֶת. אַתָּה הוּא רִאשׁוֹן וְאֵתָה הוּא אֲחַרוֹן. וּמַבְּלְעָדֶיךְ אֵין לְנוּ עֶלֶךְ גוֹאֲל וּמוֹשִׁיעֵ:
זמְצְרִים הְאֶבֶרְתִּ וְלָבְּ וְבָּוֹת וְהוֹתְּאוֹת לְמֶלֶלְ אָלְנוֹי אָלְהִי וְנְיִם חוּף בְּקְעִתְּ, וְזְדִים מְעֲבְרְתָּ. וְיִבְּהוֹת. בְּרָבוּ בְּלְיוֹת וְתִשְׁבְּרְתְּ. וְנְיֹבְיּ בְּלְיוֹת וְתִשְׁבְּרְתְּ. וְיִרְיִים הְעֲבְרְתְּ. וְיִרְיִים הְעֲבְרְתְ. וְיִבְפוּ וְם וְתִּיֹּא אֲלְירִים הְעָבְרְתְ. וְיִבְפוּ וְעוֹדְרְ אָלְ מָלְ מָלְ וֹתְנוֹי שִׁרְתְּלְים וְנִשְּא. גְּדוֹל וְנוֹרָא. מַשְּפִּלְ גִּאִים וְנִיוֹן הְעָבְרְת. וְעִבְרְת. נְעִינִים וְעוֹזְרְ בְּלְיוֹן בְּנִילְיאוֹת לְמֶלְלְילוּ, בְּּרִלת וְתוֹלְאוֹת לְמְלֵיל בְעֵמוֹ בְּעֵתְ שִׁנְעָם אֵלְיוּ: בְּרְבְ הוּא וּמְבִירְ בִּקְּעָשׁ וֹשְׁיִר. וְשְׁרָאֵל לְלְיוֹנוֹ בְּלִוּי וְמִבְּי בְּשְׁתְאל אֵלִיוֹ וְבְיבִי בְּשְׁתְשׁ בְּלִיוֹ בְּלְתְיוֹל וְעִוּלְם וְעָדֵב יִישְׁרָאל לְעָמוֹ בְּעֵת שְׁנְעָם אְלִיוֹ. בְּבִּלְ שָׁנִי בְּקְעם בְּלִיוֹ בְּעִילְם וְעָדְי עָלִים בְּעוֹלְם בְּעוֹלְם וְעִיבֹי בְּעִיבְיים בְּעְבְעִים בְּתְּבִיב וּ בְּשְׁבְיבִים וְעוֹבְיב בְילְנְשְׁבְּילְם בְּעוֹלְם בְּעוֹלְם בְּעִילְים בְּעִילְים בְּעוֹבְים בְּעִבְּבְית בְּיבּים בְּיבְבִיים בְּיבּבְיים בְּנִים בְּילְים שְׁמְבְיבְים בְּיבְּבְעִים בְּעְבְיבְיתְיבְּיבְים בְּיבְבְיים בְּיבְּבְים בְּיבְבְּים בְּעְבְים בְּבְּיבְיבְיבִיים בְּבְּבְּים בְּיבְים בְּיוֹבְים בְּיוֹבְים בְּיבְים בְּיבְּבְּים בְּיבְים בְּיבְיבְים בְּיוֹבְים בְּיִים בְּיבְבְּיבְיבְים בְּיִבְם בְּיִי

## תהלות לקל עליון ברוך הוא ומברך:

This phrase introduces a new thought into the Tefillah, and the Minhag is to rise at this point in preparation for Shmoneh Esrei because in this phrase lies the highest part of the Tehillos which Bnei Yisrael expressed in the Shirah. We now describe HaKadosh Baruch Hu as קל עליון, meaning "He is so high as to be incomprehensible to us". HaKadosh Baruch Hu does things which we simply do not – and cannot – understand. 1

## צור ישראל קומה בעזרת ישראל:

This final portion of this Tefillah is a plea to our HaKadosh Baruch Hu that He may repeat for us that which He did for our forefathers at the time of Yetzias Mitzrayim, namely, to bring about our Geulah.<sup>2</sup>

## *ברוך אתה הי גאל ישראל*:

The halacha of Semichus Geulah L'Tefillah requires that we immediately begin Shemoneh Esrei without any interruption. This even precludes the saying of amen between גאל ישראל and the beginning of Shmoneh Esrei. It is therefore advisable to finish the bracha together with the chazzan (who says it audibly) but with a lowered voice as a signal for those who are with him not to answer amen, but yet loud enough for the benefit of those who have not yet reached this point in their tefillah to answer amen.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 395

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 399

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 400

## E-SHMONEH ESREH

# 1. Structure

The Shmoneh Esreh was originally composed by the Men of the Great Assembly. Over time, however, variations crept into the prayer. In addition, after the destruction of the Temples, prayers for the continued survival of Jerusalem and the Temple service had to be changed to prayers for the rebuilding of Jerusalem and the return of the Temple service<sup>1</sup>. This was done by Shimon HePekoli under Rabban Gamliel at Yavneh<sup>2</sup>

The Gemorrah says that the first three blessing are like a servant praising his master (upon whom he is dependent for everything) before he dares to request anything from him (which are the middle blessings). The last three blessing are like a servant thanking his master for what he has received (or in confidence that he will fulfill his requests) and taking leave from him<sup>3</sup>.

R. Munk devides the middle prayers into:

Self: Spiritual needs (Daas, Teshua, Slicha)

Physical needs (End to Strife, Healing, Rain and Gathering in

Israel)

Community: Spiritual needs (Restoration of Judges, Destruction of Minim,

Reward for the Faithful)

Physical Needs<sup>4</sup> (Jerusalem, Moshiach, General Acceptance of

Prayers)

The Tur (אורח חיים) says that each blessing of *Shemoneh Esrei* corresponds in number of words to the Biblical verses on that topic. No word of tefilah is extra. For example, the blessing about healing and the Biblical verses regarding Hashem as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Meir Holder, <u>History of the Jewish People – From Yavneh to Pumbedisa</u>, pg. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף כח ע״ב: תנו רבנן שמעון הפקולי הסדיר שמונה עשרה ברכות לפני רבן גמליאל על הסדר ביבנה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מסכת ברכות דף לד. אמר רב יהודה לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דא"ר חנינא ראשונות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו אחרונות דומה לעבד שקבל פרס מרבו ונפטר והולך לו.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Interestingly, he places ולמלשינים as one of the 3 communal spiritual needs (even though it came later), and חקע בשופר as the  $4^{th}$  of our physical needs. This means that before the חקע of ולמלשינים this pattern did not work out and that this pattern was part of the שו״ל of כוונה when they made this ברכה.

Healer both contain 27 words. The sum of all the numerical values of the first letter of every blessing is 1,800, just as there are 1,800 angels who accept our tefilos.

## Three Steps Forward & Back, Bowing:

Three times a day, at the beginning of each Shmoneh Esreh, we take Yehuda's step as one of three<sup>1</sup>, illustrating that his step was not only towards Yosef, but provides us with a permanent model of how to approach spiritual greatness at the same time.

The רוקח points out that the word ויגש, to approach, appears three times in Tanach. Each one involves an appeal<sup>2</sup>:

a- Avraham appeals to G-d to save the people of Sedom:

בראשית טו כג (וירא): ויגש אברהם ויאמר האף תספה צדיק עם רשע

b- Yehuda appeals to Yosef not to take Binyamin into captivity:

בראשית מד יח (ריש ויגש): ויגש אליו יהודה ויאמר

c- Eliyahu Behar Hakarmel:

ויהי בעלות המנחה ויגש אליהו הנביא ויאמר: די אלוקי אברהם, יצחק היום יודע כי אתה אלוקים בישראל ... ענני די ענני

Each one of these three approaches gives us another one of the *yesodos* of תפילה:

- a- Avraham Avinu teaches us that we have to doven even for 3־בשעים:
- b- Yehuda teaches us that ארבים זה לזה and that this principle must be reflected also in our davening;
- Eliyahu HaNavi teaches us that we have to daven for קדוש השם, i.e. we need to realize that even קדוש השם, which seems dependent on our actions, comes from השם. He gives us the strength and inspiration to go through with such an act to begin with.

Each one of these three learned from the previous one and added a dimension. Each one added a proach:

נציב-טוב שברשעים<sup>3</sup>

 $<sup>^1</sup>$ The פי $^{st}$ ה) brings the רוקח who explains that we step forward to an issue which we need to take care of.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שפוסעים ג' פסיעות לפני ואחרי תפילת י"ח: איתא ברמ"א סי' צ"ה בשם הרוקח, דכשעומד להתפלל, ילך לפניו ג' פסיעות דרך קירוב והגשה לדבר שצריך לעשות עכ"ל , והעטז"ק כתב הטעם משום דכתיב ג' הגשות לתפילה, ויגש אברהם; ויגש יהודא; ויגש אליהו עכ"ל.

Yehuda learned from Avraham Avinu to take responsibility for others, but he added that it is not only the *Gadol HaDor* (= Avraham Avinu) who is responsible; rather, we are all responsible one for the other. (Eliyahu learned from Avraham and Yehuda but added that ultimately, when we take responsibility for each other, it is rooted in the responsibility we are taking to produce Kiddush השם in the world.)

# Ol Malchus Shamayim Shleimah:

The Gemorrah says that a person who wants to receive a complete עול מלכות שמים שלמה) should wash his hands, lay Tefilin, say the Shema and doven the Shmoneh Esreh<sup>1</sup>. We turn to G-d directly as His servant (Shmoneh Esreh) in a tangible display of the yoke that one accepted by saying the Shema.

אדני שפתי תפתח ופי יגיד תהלתך<sup>2</sup>:

#### הי שפתי תפתח:

A person should realize that G-d gave these lips as guards for his mouth, for one should only open his mouth when it is the will of G-d<sup>3</sup>.

It is G-d who we ask to open our lips. Contrary to our feelings that we do the action, and G-d's "job" is not to get in the way, in fact, the very ability even to praise G-d is dependent on G-d giving us the power to open our lips. We reach this understanding finally when we get to the beginning of the peak experience of the prayer, the Shmoneh Esreh.

HaSh-m Sefasai is not regarded as an interruption between juxtaposing Geula to Tefila because it is considered a Tefila Arichta, an extension of the Shmoneh Esreh.<sup>4</sup>

At the end of the Shmoneh Esreh we say יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי – By the end of the Shmoneh Esreh we add the heart to the lips, the full integration of what is, at the beginning, more of an intellecutal recognition.

<sup>1</sup>מסכת ברכות דף יד ע״ב/ טו ע״א: ואמר רבי יוחנן הרוצה שיקבל עליו עול מלכות שמים שלמה יפנה ויטול ידיו ויניח תפילין ויקרא קריאת שמע ויתפלל וזו היא מלכות שמים שלמה אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן כל הנפנה ונוטל ידיו ומניח תפילין וקורא קריאת שמע ומתפלל מעלה עליו הכתוב כאלו בנה מזבח והקריב עליו קרבן דכתיב ארחץ בנקיון כפי ואסובבה את מזבחך ה׳

2תהלים נ׳׳א:י׳׳ז

<sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: **ה' שפתי תפתח** ישים בלבו כי הקב"ה שם אלו שפתים שומרים לפה ... כי לא מצאתי לגוף טוב יותר משתיקה, והם דלתים סגורים ואינם ראוים לפתחן אלא ברצון ה'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gemorrah Brachos

## 18 Blessings:

The original eighteen blessings parallel the eighteen times David HaMelech mentioned G-d's name in the psalm  $^{1}$  and the Shema as well as the 18 cartilages of the spinal  $cord^{2}$ . (We will deal with the  $19^{th}$  blessing, ולמלשינים, in its place.)

There are also 18 blessings from המעביר שנה 18 אשר נתן לשכוי (including Birkas HaTorah). Further, G-d's Name is mentioned 18 times in the שירת הים, in the Shema and its blessings, and in the ובא לציון. Hence, this idea appears at each level of service<sup>3</sup>. G-d's 4-lettered Name repeated 18 times makes up His Great Name of 72 letters. This name in turn reflects "the fullest unfolding of His wonderworking might". Since each one of the sections of the prayer reflects a spiritual level, G-d's Great Name must not be absent from any one of these levels<sup>4</sup>.

ורש"י ברכות דף כח ע"ב ד"ה הבו לה' בני אלים: שהוא רמז לאבות וגבורות וקדושת השם, כדאמרינן בראש השנה (דף ל"ב א) מנין שאומרים אבות, תלמוד לומר הבו לה' בני אלים כו':

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף כח עמ' ב: גמרא הני שמונה עשרה כנגד מי אמר רבי הלל בריה דרבי שמואל בר נחמני כנגד שמונה עשרה אזכרות שאמר דוד בהבו לה' בני אלים רב יוסף אמר כנגד שמונה עשרה אזכרות שבקריאת שמע אמר רבי תנחום אמר רבי יהושע בן לוי כנגד שמונה עשרה חוליות שבשדרה:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The World of Prayer, pgs. 30-31

# 2. First Three Brochos:

The Sages tell us that we learn from Moshe Rabbeinu that the first three blessing should be like praises to one's master before asking for his needs in the middle blessings<sup>1</sup>. Hence, Shlomo HaMelech stated, לשמוע אל הרנה ואל התפלה: One should first praise G-d (רנה) and then ask His requests (תפלה)<sup>2</sup>. The last three are like a servant who has received his request and is now taking his leave<sup>3</sup>. However, the Geonim point out that this rule applies only to personal requests; we do make requests in the first three brachos for the whole community such as זכרנו לחיים during the Ten Days of Penitance<sup>4</sup>.

These first three blessing reflect the essence of Avraham, Yitzchak and Yaakov, respectively<sup>5</sup>. The first brocha is about Chesed. Avraham walked in G-d's ways of Chesed and therefore saw G-d most strongly through the prism of G-d's chesed. Hence, he introduced שחרים, when the sun comes up, things are clear and G-d's chesed is most apparent. The second brocha is about Gevurah, Yitzchak's midah. The third blessing is about holiness. Yaakov was the one who introduced the idea of sanctifying even areas of שורח. He was also the first of the Avos all of whose children were Holy<sup>6</sup>.

<sup>1</sup>מסכת ברכות דף לב ע"א: דרש רבי שמלאי לעולם יסדר אדם שבחו של הקדוש ברוך הוא ואחר כך יתפלל מנלן ממשה דכתיב ואתחנן אל ה' בעת ההיא וכתיב ה' אלהים אתה החלות להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה אשר מי אל בשמים ובארץ אשר יעשה כמעשיך וכגבורותיך וכתיב בתריה אעברה נא ואראה את הארץ הטובה וגר):

. ועיין בפני יהושע שהאיר שהך מילתא אי שאלת צרכיו קודם לתפלה או איפכא פלוגתא דרבי אליעזר ורבי יהושע במס' ע"ז עייו שם.

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף לא ע"א: יכול ישאל אדם צרכיו ואחר כך יתפלל כבר מפורש על ידי שלמה שנאמר לשמוע אל הרנה ואל התפלה רנה זו תפלה תפלה זו בקשה אין אומר דבר (בקשה) אחר אמת ויציב אבל אחר התפלה אפילו כסדר וידוי של יום הכפורים אומר איתמר נמי אמר רב חייא בר אשי אמר רב אף על פי שאמרו שואל אדם צרכיו בשומע תפלה אם בא לומר אחר תפלתו אפילו כסדר של יום הכפורים אומר:

<sup>3</sup>מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דאמר רבי חנינא ראשונות דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו אמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו אחרונות דומה לעבד שקבל פרס מרבו ונפטר והולך לו

חדושי הרשב"א מסכת ברכות דף לא עמ' א: שכן מצינו בנביאים הראשונים שסיימו דבריהם בדברי שבח ותחנונים. ירושלמי (ה"א), א"ר אלעזר חוץ מירמיה שחתם בדברי תוכחות, א"ל רבי יוחנן עוד הוא בדברי נחמות חתם ואמר ככה תשקע בבל ולא תקום (ירמיה נא, סד), לפי שהיה ירמיהו חוזר ומתנבא בחרבן בית המקדש יכול בחרבן בית המקדש חתם, ת"ל עד הנה דברי ירמיהו, במפלת של מחריבו חתם ולא חתם בדברי תוכחות, והכתיב (ישעיה סו, כד) והיה דראון לכל בשר, בנכרים הוא עסוק והא כתיב (איכה ה, ככ) כי אם מאס מאסתנו, השיבנו תחת כי אם מאס מאסתנו:

⁴המאירי מסכת ברכות דף לא ע״א: ופירשו הגאונים דוקא בצרכי יחיד אבל צרכי רבים שואלים ולזו התירו בזכרנו לחיים וכו' וכתוב לחיים וכו' ובתלמוד ע״ז התבאר שאם בא לשאול דבר שאינו קבוע בתפלה שואלו בשומע תפלה ואם בא לשאול בסוף כל ברכה וברכה מעין הברכה אומר:

לבוש סי׳ קיב<sup>5</sup>

<sup>6</sup>נתיבות שלום, ויצא, עמ' קפג':אברהם אבינו היתה מדתו מידת החסד שהיא מידת אהבה, וכמ"ד אברהם אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ"ח מצות עשה של התורה ששורשם מדת אהבה, וכמרומז בגימ' של אברה"ם העולה רמ"ח. ויצחק שמדתו מדת הגבורה שהיא מדת היראה, כמ"ד פחד יצחק (בראשית לא) תורתו היא היסוד לכל המצוות לא תעשה שבתורה, ששמירתן תלויה בעיקר במדת היראה לידע דאית דין The first blessing was introduced when Avraham Avinu killed the kings to save Lot in the war of the four kings against the five kings, he was worried lest the miracles which this required would lower his Zechuyos. G-d told him not to fear - אברם, for G-d will protect him. The Daas Zekeinim¹ explains that this is the source of our saying מגן אברהם.

The source of the second blessing, מחייה המתים, is from the Akeidah, when Yitzchak's Neshama flew out of him and went to the heavens, after which it returned to his body and brought him life anew. When he went up he saw the Shechinah, but since one cannot see the Shechinah and live (לא יראני האדם וחדי), it was as if Yitzchak lost his life but was brought back to life again. Hence, Yitzchak's blessing includes a reference to חחיית המחים. (There was also a permanent legacy to this, with Yitzchak losing his sight – a blind man having lost some of his life.)<sup>2</sup>

#### אבות

בָּרוּךְ אָתָה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ. אֱלֹהֵי אַבְּרָהָם. אֱלֹהֵי יִצְחָק. וַאלֹהֵי יַעֲקֹב. הָאֵל הַגְּדוֹל הַגְּבּוֹר וְהַנּוֹרָא אָל עֶלְיוֹן. גוֹמֶל חֲסָדִים טוֹבִים. וְקוֹנֵה הַכֹּל. חְוֹכֵר חַסְדֵּי אָבוֹת. וּמֵבִיא גוֹאֵל לִבְנֵי בְנֵיהֶם לְמִעַן שְׁמוֹ בְּאַהֲבָה: עֶלֶךְ עוֹזֵר וּמוֹשִׁיעַ וּמָגָן: בָּרוּךְ אַתָּה יִהֹוָה. מָגָן אַבַרָהָם:

These words are an introduction to the whole Shemoneh Esreh, as reflected in the fact that all of the other Brochos are a ברכה הסמוכה to the first brocha. This is clear as far as the first 3 brochos are concerned, אלוקי יצחק – הקל הגבור referring to the second brocho, אלוקי יעקוב – הקל ... והנורא referring to the third. However, the connection to the rest of the Shmoneh Esreh is not obviously clear.

If we look closer, however, we see that right at the outset of the אשמונה עשרה, we plunge right into the deepest of issues and relationships. G-d, who is approached from so many different starting points (אלוקי אברהם), is both immanent (i.e. close to us

ואית דיין. ויעקב אבינו הוא יסוד התורה לעניני רשות וכמ"ד וידו אוחזת בעקב עשו, עק"ב ר"ת ק'דש ע'צמך ב'מותר, שיעקב עשה תורה מכל עניני רשות, וכמרומז במאחז"ל (ברכות כו) יעקב תיקן תפילת ערבית שהיא רשות..

ועפ"ז יש גם לבאר סדרן של ג' ברכות ראשונות של דשמו"ע, דהברכה הראשונה ענינה אהבה שהיא כנגד אברהם, וכמ"ש גומל חסדים טובים וכו' למען שמו באהבה, וכן מסימים מגן אברהם, וברכת הגבורות היא כנגד יצחק שמדתו גבורה שהוא יראה, ובה אומרים אתה גיבור וכו' מי כמוך בעל גבורות, והברכה השלישית שענינה קדושה, אתה קדוש וכו' היא כנגד יעקב אבינו, כנז' דמדתו המיוחדת של יעקב היא קדושה (ועי' בלבוש סי'קיב שמבאר סדרן של ברכות כנגד אברהם יצחק ויעקב ומביא מאגדה דכשיעקב פגע בשערי רחמים בבית א-ל והקדיש שמו של הקב"ה אמר הא-ל הקדוש).

א פסוק טו פרק על בראשית פרק טו פסוק א $^{1}$ 

<sup>2</sup>ונמצא במדרש כשפרחה נשמתו של יצחק עלתה למרום נסתכלה בזיו שכינה דכתיב לא יראני האדם וחי ולכך ותכהן עיניו מראות ובשעה שראה יעקב המלאכים עולין ויורדין ומלווין לו בכל רגע היו מודין ומקלסין להקב״ה ולכך התקין האל הקדוש: and involved with us) in His chesed (גומל חסדים טובים) and transcendent in His essence (גומל חסדים). In relationship terms, it means that G-d is both close to us and yet simultaneously unreachable<sup>1</sup>.

### אלוקינו ואלוקי אבותינו:

The Sages declared that every blessing must include mention of G-d's name (השם), as well as mention that He is King of the Universe (מלכות). The Yerushalmi tells us that this is hinted at in the words ארוממך אלקי המלך ואברכה שמך אלקי המלך ואברכה שמן אלוקינו. An obvious question is why we this blessing doesn't complete what it seems to start with אלוקינו i.e, after saying וברוך אתה ד׳ jumps right into אלוקינו instead of אלוקינו The Meiriand Daas Zeekenim both explain that at the time that Avraham Avinu recognized G-d, no-one else did, and therefore G-d was מלך העולם but not yet מלך העולם.

However, we still fulfill the decree of the Sages by saying מלך עוזר at the end of the Blessing<sup>5</sup>. Alternatively, the Meiri says, it is only necessary to say *malchus* for *Birkas HaMitzvah* or for *Birkas HaNehenin*, showing that G-d decrees and does according to His Will. The *Shmoneh Esreh*, however, comprises *Birkas HaShevach*<sup>6</sup>.

## <u>אלוקי אברהם, אלוקי יצחק ואלוקי יעקוב:</u>

If all these words were trying to communicate is that each one of these 3 generations of Avos faithfully served G-d, then it would have been enough to write:

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף מ עמ' ב: גופא אמר רב כל ברכה שאין בה הזכרת השם אינה ברכה ורבי יוחנן אמר כל ברכה שאין בה מלכות אינה ברכה אמר אביי כוותיה דרב מסתברא דתניא לא עברתי ממצותיך ולא שכחתי לא עברתי מלברכך ולא שכחתי מלהזכיר שמך עליו ואילו מלכות לא קתני ורבי יוחנן תני ולא שכחתי מלהזכיר שמר ומלכותר עליו:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Schwab

המאירי על מסכת ברכות דף מ' עמ' ב: כל ברכה שאין בה הזכרת השם ומלכות אינה ברכה ורמז לדבר אמרו  $^3$ בתלמוד המערב ממה שכתוב ארוממך אלקי המלך ואברכה שמך

 $<sup>\</sup>dots$ בראשית כד ז: ד׳ אלוקי השמים אשר לקחני מבית אבי ומארץ מולדתי $^4$ 

דעת זקנים מבעלי התוספות: אלוקי השמים וגגו׳ ולא אלוקי הארץ כי באותה שעה לא נודע אלקותו לבריות. ומטעם זה ליכא מלכות בברכה הראשונה של שמונה עשרה דלא שייך לומר אלוקי אברהם כי בפרק שהתחיל להיות אלוקי אברהם עדיין לא היה על כל העולם.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>המאירי על מסכת ברכות דף מ' עמ' ב: ושמא תאמר ברכה ראשונה של שמנה עשרה היאך אין בה מלכות פרשו חכמי הראשונים הטעם הואיל ולזכירת אבות הותקנה וקודם זמנם לא היתה מלכותו מפורסמת בפי הבריות לא הזכירו בה מלכות ומ"מ השלימוהו בסוף הברכה כאמרו מלך עוזר וכו'

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>המאירי שם: ולי נראה טעם הדבר שלא נאמרה הזכרת מלכות אלא בברכה הנעשית על בריאת העולם או על המצות כלומר שהוא גוזר ועושה כרצונו וזהו כעין מלכות הא כל שהוא תפלה ובקשת רחמים אין צריך מלרות:

### אלוקי אברהם, יצחק ויעקוב

However, the words אלוקי יצחק ואלוקי יצחק ואלוקי seem to imply that each one of the Avos approached G-d from a different angle. Each one had a relationship with G-d which started from his own unique personality and character – and yet each, despite his different starting point, achieved a holistic perspective of G-d.

Each one of the three Avos perfected a Midah: Avraham perfected Chesed, while Yitzchak perfected Gevurah, the opposite of Chesed. Yaakov synthesized and perfected these two with the Midah of Emes.

Each one in turn, merited to have a special act of Hashgacha above the normal laws of nature over, reflecting their particular qualities. Each one therefore did, in fact, experience a unique element of G-d's Hashgacha<sup>1</sup>.

Rashi tells us that the source of this blessing is G-d's words to Avraham Avinu, ואעשך אדול אדול The fact that G-d personally attaches His promise to Avraham Avinu's future progeny makes Him the G-d of Avraham, אלוקי אברהם. G-d then says אלוקי אברכך, the source of our saying אלוקי יצחק אלוקי אוא אלוקי, the source of our saying אלוקי אלוקי. Perhaps, then, we should also end the blessing using all three of the names. The verse, however says והיה ברכח, that the blessing should end with Avraham only  $^5$ . (עיין שפתי חכמים שם)

## הגדול, הגבור והנורא:

להעמק דברים ג ו: ויאמר אנכי אלהי אביך אלהי אברהם וגו'. כבר נתבאר בט' בראשית כ"פ. ש<u>הקב"ה התנהג עם האבות למעלה מן הטבע בפרט אחד</u>. היינו עם אברהם אבינו במלחמה ומגן לפני כל קמיו חה הי בזכות התורה שלמד א"א בכח למעלה מהטבע. באשר לא היה לו רב והוא שם לילות כימים נבעו כליותיו חכמת התורה. ועם יצחק בפרנסה ובזכות עבודה שהיה עולה תמימה וגם עסק בתפלה כל ימיו. ועם יעקב במדת השלום למעלה מה"ט ושמירת מדת השלום בהפלגה. ע"כ השלום למעלה מה"ט ושמירת מדת השלום בהפלגה. ע"כ היה ההשגחה עליו בזה בהפלגה וה משמעות אלהי אברהם אלהי יצחק אלהי יעקב. לכל אחד הנהגה בפ"ע. אמנם כן היה ההשגחה על כל אחד בשלשה פרטים הללו. דגם אברהם היה מושגח בפרנסה ובשלום. וכן יצחק אמנם כן היה ההשגחה על כל אחד בשלשה פרטים הללו. דגם אברהם היה מושגח בפרנסה ובשלום. וכן יצחק בפרנסה אבל לא בדרך נס. כי בשעה שהלך למצרים ונתעשר היה בדרך המצאה והשגחה פרטית. וכן יעקב בפרנס הצל אלא בדרך נס. כי בשעה שהלך למצרים ונתעשר היה בדרך המצאה והשגחה פרטית. וכן יעקב בפרנס הצל אלא בנסתר בהשגחה בפרית וזהו הכנוי להלן אלהי אבותיכם. היינו הנהגה פרטית בכלל עם בדרך נס נגלה אלא בנסתר בהשגחה בפרית וזהו הכנוי להלן אלהי אבותיכם. היינו הנהגה פרטית בכלל עם כולם. לבד שהוא אלהי אברהם ביחוד במלחמה ואלהי יצחק בפרנסה ואלהי יעקב בשלום. לפי מדת כל אחד ואחד שהוא התנהג למעלה מטבע האדם. אם בעבודה אם בגמ"ח ואהבת השלום.

<sup>.</sup> הברהם אלוקי אברהם שאומרים אלוקי אברהם.  $^2$ רש"י (בראשית יב ב $^2$ ר לך): ואעשך לגוי גדול זהו שאומרים אלוקי

ואברכך זהו שאומרים אלוקי יצחק. $^{3}$ 

<sup>.</sup> ואגדלה שמך זהו שאומרים אלוקי יעקוב $^4$ 

<sup>.</sup> יכול יהיו חותמים בכלן ת"ל והיה ברכה בך חותמין ולא בהם $^{5}$ 

Yaaros Devash says that we begin the first brocha with a lesson of joy: when a person says the words האל הגדול הגבור וכוי, one should think that this great, mighty and awesome G-d chose us to serve and be in awe of Him. Even if we were a worm this would be a source of great joy; certainly for us as humans<sup>1</sup>.

A man was once praying in the presence of Rebbe Chanina. He said, O God, the great, mighty, terrible, majestic, powerful, awful, strong, fearless, sure and honoured. Rebbe Chanina waited until he had finished and then said to him, "Have you concluded all the praises of your Master? Even with these three that we do say (הגדול, הגבור והגורא) we only say because Moshe Rabbeinu mentioned them in the Torah and the Men of the Great Assembly came and inserted them in the Tefillah. Your long list of praises to G-d is like an earthly king who had a million denarii of gold, and someone praised him as possessing silver ones. Would it not be an insult to him"?

This is what we mean when we say נורא תהלות - i.e. even the prayers we do say we are fearful of mentioning<sup>3</sup>.

The Rishonim agree with Rav Hai Gaon, however, that this limitation on singing G-d's praises applies only to prayer, when it looks like we are trying to bring an exhaustive list, more than the Anshei Kneses Hagedolah say fit to institute. However, the more one talks of G-d's wonders and miracles and mighty acts, the more praiseworthy it is<sup>4</sup>. (Rashbo, Rosh, Shitah Mekubetzes, Meiri) Do we not find David HaMelech saying והמצחר והנצח והתפארת והנצח והחוד and Moshe Rabbeinu saying the 13 Attributes<sup>5</sup>? The difference, says the Pnei Yehoshua, is that during dovening one is actually addressing G-d whereas at other times one is talking about Him<sup>6</sup>. Hence we also praise G-d extensively during the Psukei De'Zimrah. Other than

Page 131 of 196

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: ויאמר בברוך וכו' **האל הגדול הגבור** וכו', וכאשר ישים ללבו גדולת הקדוש ברוך הוא וגבורותיו ונוראותיו, והוא אשר בחר בנו לעבודתו וליראתו ותורתו, והוא הינו בריה שפלה ונבזה תולעת ולא איש, איך לא ישמח ויגיל מאוד, וזהו השמחה אשר יש בהתחלת התפלה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף לג ע"ב: ההוא דנחית קמיה דרבי חנינא אמר האל הגדול הגבור והנורא והאדיר והעזוז והיראוי החזק והאמיץ והודאי והנכבד המתין לו עד דסיים כי סיים אמר ליה סיימתינהו לכולהו שבחי דמרך למה לי כולי האי אנן הני תלת דאמרינן אי לאו דאמרינהו משה רבינו באורייתא ואתו אנשי כנסת הגדולה ותקנינהו בתפלה לא הוינן יכולין למימר להו ואת אמרת כולי האי ואזלת משל למלך בשר ודם שהיו לו אלף אלפים דינרי זהב והיו מקלסין אותו בשל כסף והלא גנאי הוא לו

המאירי על מסכת ברכות דף לג עמ' ב: וזהו אצלי מה שאמרו נורא תהלות כלומר שאף להללו אנו יראים $^3$ 

⁴חדושי הרשב״א על מסכת ברכות דף לג עמ׳ ב: כתב רב האי גאון ז״ל דה״מ בתפלה שאין מקלסים בתפלה יותר מדאי, אבל בחוץ מן התפלה כל זמן שאינו טועה יקלס: (וכן הביאו רוב הראשונים) שיטה מקובצת מסכת ברכות דף לג עמ׳ ב:והני מילי לאדכורי מעין שבחיה הילכך שתיקותא עדיפא לן אבל לספר נפלאותיו ונסיו וגבורותיו כל המוסיף הרי זה משובח וזהו כל ספר תהלים ותשבחות הצדיקים:

 $<sup>^{5}</sup>$ פני יהושע על ברכות - דף לג ע"ב: דהא מצינו בכמה דוכתי בוביאים ובכתובים שמדברים בשבחים ותוארים אחרים כנגד המקום כגון דוד שאמר לך ה' הגדולה והגבורה והתפארת והנצח וההוד ואפילו בתורה נמי אשכחן שהרי משה הזכיר י"ג מדות רחום וחנון ארך אפים ורב חסד וכן במיכה ובכל הנביאים

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>פני יהושע על ברכות - דף לג ע"ב: אלא דיש לדקדק מה טעם יש בזה לחלק בכה"ג דהא למאי דמסיק רבי חנינא טעמא דמלתא משל למלך בשר ודם כו' דגנאי הוא לו א"כ שייך האי טעמא אפילו שלא בתפלת י"ח. ולכאורה היה נראה דדוקא בתפלת י"ח צריך שיהא דומה בעיניו כאילו שכינה שרויה כנגדו מש"ה שייך האי

in the Shemoneh Esreh, there is no one rule that dictates how much to praise G-d and everything has to be understood from its context<sup>1</sup>.

### גומל חסדים טובים:

A person should imitate just a fraction the enormous, overflowing chesed of the Almighty, following Avraham Avinu's example who, through his chesed, communicated G-d's chesed and Oneness in the world and mekareved people to Him. How could a person have the arrogance to say the words מגן אברהם if he has no intention of following in Avraham's footsteps<sup>2</sup>?

The first three books of the Torah, שמות ויקרא parallels the words of the first blessing. בראשית is the book of creation showing G-d's greatness, i.e. הקל הגדול. is the book of creation showing G-d's greatness, i.e. הקל הגדול. shows His awesome power in destroying His enemies the Egyptians – הגבור and redeems the Jewish people. This leads to the purpose for all this – i.e. that His awesome presence should dwell on us – הנורא.

משל למלך שמקלסין אותו בפניו וכל מה שמרבה לספר בשבחו גנאי הוא לו משא"כ שלא בשעת תפלת י"ח לא שייך האי טעמא, אלא דלכאורה איפכא מסתברא דהא במלך בשר ודם אדרבא בפניו ליכא קפידא כולי האי אם אינו אומר כל שבחו דהא קיי"ל אין אומרים בפניו אלא מקצת שבחו ושלא בפניו כל שבחו, וכל שכן לגבי הקב"ה דמלא כל הארץ כבודו ולא שייך לחלק כלל.

<sup>1</sup>פני יהושע על ברכות - דף לג ע״ב: ומש״ה יש לו להזכיר השבחים ותארים השייכים לאותן המדות ואח״כ יתפלל והיינו טעמא דמשה שבאותו שעה למדו הקב״ה לומר סדר הי״ג מדות ובמרגלים לא הזכיר משה אלא מקצתו והיינו נמי מהאי טעמא דלא היה צריר לעורר באותו שעה אלא לאותו מדות בלבד וכה"ג בדוד ומיכה ובנביאים שאמרו שבחים ותוארים לעתות ידועים לפי הצורך לעורר אותן שהיו צריכין להם, וכה"ג אשכחן נמי במלך בשר ודם כשאדם מבקש מאתו חסד ורחמים מסדר לפניו שבחו שמלך רחמים הוא וחפץ בחסד ומי שמבקש מאתו דין על חבירו מזכיר לפניו שהוא תקיף ובעל יכולת מלך במשפט יעמיד ארץ וכה״ג הכל לפי הצורך ואין בזה גנאי למלך במה שאומר מקצת שבחו שהרי אינו מזכיר אלא מה שצורך לו באותו שעה ותו לא דמי למשל הקילוס בדינרי כסף לגבי זהב, משא"כ בתפלת י"ח שהן תפלות קבועות לעולם בענין אחד וכן השאלות צרכים ג״כ בענין אחד בכל תפלותיו וכיון שאנשי כנסת הגדולה לא תקנו אלא לומר האל הגדול הגבור והנורא שבאלו השבחים יש די והותר לעורר המדות השייכים לי״ח ברכות ואם כן אין להוסיף יותר על אלו דבכה"ג דומה ממש למלך בשר ודם שמקלסין אותו בשבחים אחרים שאינן לצורך מי שמבקש ממנו אלא דרך חנופה מרבה לספר בשבחו דודאי בכה"ג גנאי הוא לו כיון שאי אפשר להזכיר כל שבחו וכל שכן במלך מלכי המלכים הקב״ה שכל המרבה יותר מתקנת אנשי כנסת הגדולה יש גנאי ואיסור בדבר, כן נראה לי והרבה יש לדקדק בזה בענין הפיוטים ושבחים ותוארים דשיר היחוד וכיוצא בהם שכבר נחלקו בהם גדולים הקדמונים והאחרונים זה אומר בכה וזה אומר בכה ולפי האי טעמא דפרישית אפשר לחלק בכמה גווני אבל מה נעשה הנח להם לישראל נהרי נהרי ופשטי וכמו שאבאר בקונטרס אחרון:

<sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: ובאמרו **גומל חסדים טובים** וזוכר חסדי אבות וכו', יש ליתן אל לבו כמה ראוי לבן אדם להיות חונן במעשיו וחסיד בדרכיו, להדמות לקצת דקצת למדות הבורא ית' שמו, ... וראוי לתפוס מדתו של אברהם אבינו, שהטיב לכל, ופרסם מדתו של הקב"ה וטובתו בעולם, והכריז יחודו של מקום, וקבע דת אמת בפי כל הבריות, וכן ראוי לכל אדם.

ואיך יעיז איש לומר מגן אברהם, והוא אינו שם על לב ללכת בעקבותיו

<sup>\*</sup>*ספר הראשון (בראשית)* <u>כנגד הקל הגדול שהוא יתברך ברא הכל</u>וזה נזכר בספר בראשית גדולתו של הקדוש ברוך הוא איך ברא הוא יתברך העולם, וכן בו בריאת האבות שמהם הושתת העולם וכן תמיד היה העולם יוצא לפועל להיות נבראים האומות כמו אדום שנזכר בפ' וישלח שהם האומה האחרונה שיצאת לעולם ועדיין לא היו ישראל בעולם עד שפרו ורבו במצרים ואז נשלם העולם שכל האומות נחשבים בריאה ואחר ישראל לא נבראת שום אומה כלל ולפיכך עד סוף פרשת ויחי מדבר מן בריאת עולם.

*והספר השלישי* <u>נגד והנורא</u> שהוא יתברך אחד בעולמו לכך ממנו היראה כי הוא אחד ... ולפיכך מקריבין אליו הקרבנות

## ומביא גואל ... למען שמו באהבה:

The Ramban<sup>1</sup> says that in Galus, we, the Jewish People, will use up Zechus Avos and we will have no *Zechuyos* of our own sufficient to merit our redemption. G-d will then redeem us *Lemaan Shemo*, because of *Kidush HaSh-m*. We are His only means of communicating the G-d-idea and the fact that the world has a purpose to the nations of the world. Without us, the purpose of the world would be forgotten. This is enough to cause our redemption.

ומביא גואל refers to our faith in the coming of the Moshiach. Later, in the blessing מלך מלך we express our faith in reward and punishment<sup>2</sup>.

### מלך עוזר:

He is a helper, but we must initiate. (Rav Yechezkiel Levenshtein)

## וזוכר חסדי אבות:

G-d remembers the Chesed which our Avos did and this stands as a merit for us – i.e. Zechus Avos. The trouble with this is that on the surface, Shmuel in the Gemorrah in Shabbos says that Zechus Avos no longer helps us in this way (תמה זכות אבות). However, Tosofos say that Shmuel's limitation applies only to evil people - they can no longer draw on Zechus Avos to protect them. However, other people can. (In addition, Rabbeinu Tam says that the covenant of the Avos, ברית אבות, is still with us.) Therefore, we invoke G-d's memory of the Chesed of the Avos in our merit<sup>3</sup>. This is in partly in order that G-d's investment in the Avos does not go to waste, so to speak; their descendents inherit the brocha earned by their spiritual investiment<sup>4</sup>.

<sup>1</sup>תוספות שבת דף נה ע"א: ושמואל אמר תמה זכות אבות ורבי יוחנן אמר תחון זכות אבות - אומר רבינו תם דוכות אבות תמה אבל ברית אבות לא תמה דהא כתיב (ויקרא כו) וזכרתי את בריתי יעקוב אף לאחר גלות דוכות אבות תמה אבל ברית אבות אלא הברית ומפרש דשמואל דאמר מימי חזאל דייק מדכתיב למען בריתו ולא ואנן מיות ואומר ר"י דבויקרא רבה (פ' לו) דייק מעד עתה כדפי' בקונטרט ולר"י וראה דלא פליגי שמואל למען זכותו ואומר ר"י דהא ר"י אמר בסמוך במימי חזקי' תמה אבל לצדיקים לא תמה ובצדיקים איירי ר"י תדע דהא ר"י אמר בסמוך דמימי חזקי' תמה זכות אבות והכא קאמר דאף בשעת חורבן דבתר הכי תחון זכות אבות ועל זה אנו סומכין להזכיר זכות אבות ובשלהי ויקרא רבה רבי אחא אומר לעולם זכות אבות קיימת ולעולם אנו מזכירים אותם זכן הוא אומר כי אל רחום וגו' ולא ישכח את ברית אבותיך וגו':

⁴משך חכמה ויקרא כו מב: וזכרתי את בריתי וכו׳ - מה שאנו אומ׳ בתפלה וזוכר חסדי אבות, עיין תוספות שבת (נה ד״ה ושמואל). ויתכן, כי דרך המטיב את מי, שמטיב לו לבלי לעזוב אותו, שלא יהיו הטובות אבודים, וכן מי שהטיב את האבות הוא יטיב ויגונן את הבנים, כדי שיראה פרי טובותיו על מי חלו, וזה שאמר, שהקב״ה יזכור החסדים והטובות שעשה לאבותינו, וא״כ בשביל זה, שלא יהיה לריק, לא תופר חסדו גם אתנו. ודו״ק.

דברים לב כו (פרשת האזינו) ד"ה אשביתה מאנוש זכרם<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אוצר התפילות הקדמה (דף e): האמרו ומביא גואל יורה באמונה בביאת המשיח. בברכת מלך אוהב צדקה ומשפט. יורה האמונה בשכר ועונש.

Meshech Chochma has a different approach to this issue. According to him, when we invoke the Chesed of the Avos it is to remind ourselves, not as an appeal to G-d, that it is this power of spiritual Chesed which was is what made the Avos into what they became to begin with. We draw on this zechus whenever we express our passion for Torah and Mitzvos or succeed in transmitting a love of Torah and Mitzvos to the next generation. But Zechus Avos is no longer so powerful that it can act as our guarantor for ourselves and our children. Whenever we see a weakening we should understand that Zechus Avos is no longer working for us and it is now up to us to become Avos anew, i.e. to imitate what the Avos did by becoming spiritual and material givers ourselves. This will reactivate the Zechus of chesed which the forefathers initiated. Now if the Mekatreg will want to claim that we are merely drawing on our natural genetic endowment of chesed from the Avos and deserve no reward for this, G-d will respond by remembering the original Chesed of the Avos - וווכר חסדי אבות ומביא לבני

### מגן אברהם:

When G-d said to Avraham – הרה ברכה, Chazal understood that this meant that the end of the first blessing should end only with his name, and not those of Yiztchak and Yaakov as well<sup>2</sup>. Chazal understood that Avraham Avinu's spirituality was so encompassing that it reflected the spiritual reality of the whole nation, as it says אלוקי we therefore mean the whole Jewish nation. Because Avraham had such a big Neshama he was no longer subject to the laws of Mazel that apply only to the individual. The Jewish nation is now beyond the laws of mazel<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>משך חכמה ויקרא כו מב: ובאופן אחר י"ל וזוכר חסדי אבות, כי הענין, דבירושלמי דפרק חלק (ה"א נ) אמרו אם ראית זכות אבות שמטה וזכות אמהות שמטה לכו והדבקו בחסד, פירוש דהמורה (ח"ג פ' נא) כתב דהאבות והאמהות היו כל פעולתם בגשמיות, להעמיד אומה שלמה דבוקה בה' ובידיעתו, יעו"ש, לכן כל הזוכה להחזיק תורה או להדריך בניו לת"ת יש לו זכות אבות, שעושה מה שכונו האבות, ולזה כונו תוס' בשבת נ"ה להחזיק תורה או לאדיקים (ר"ל בד"ז שעסקו האבות) לא תמה זכות אבות אבל אם רואה אדם שלא החזיק תורה וגם בניו רחוקים מה' ותורתו וזכות אבות מטה, ילך ויתדבק בחסד וחסדי מאתך לא ימוש כו'. ואם יבוא המקטרג לאמור הלא מדת (חסד] היא טבעית אצלן, שהן בני אברהם יצחק ויעקב, שעשו רב חסד, כיון שזוכר המקטרג זה, אז יאמר השם יתברך אם כן שפעלו אצלם החסד מאבותם, שוב יש להם זכות אבות, מה שהאבות עשו חסד מעצמם, ולזה הוא זוכר חסדי אבות ודו"ק היטב.

מסכת פסחים דף קיז ע״ב: אמר רבי שמעון בן לקיש ואעשך לגוי גדול זהו שאומרים אלהי אברהם ואברכך זהו שאומרים אלהי יצחק ואגדלה שמך זהו שאומרים אלהי יעקב יכול יהו חותמין בכולן תלמוד לומר והיה ברכה בך חותמין ואין חותמין בכולן

<sup>\$</sup>עלי שור ח"א השגחה וגולה דף שז אות ד: אברהם אבינו יסד את עם ישראל – לא רק בזה שהוא אביו הראשון: הוא בעצמו היווה כל כאומה שלמה, <u>בזה שהקב"ה ייחד שמו עליו, ואין הקב"ה מייחד את שמו על</u> אדם פרטי. "ואעש ך לגוי גדול" אותך עצמך - "זה שאומרים אלוקי אברהם" (ריש לך לך וברש"י בשם חז"ל

⁴משך חכמה טו ה: ויוצא אותו החוצה - הוציאו חוץ ממזל שלו אברם אינו מוליד אברהם מוליד אין מזל לישראל (נדרים ל״ב). כי ישראל בכלל אינם תחת המזל אבל בפרט מסובבים במזל. וזה הוא אב המון גוים (לקמן יז, ד) ר״ל ענין כללי וכמאמרם ז״ל בתענית (ט סע״א) שאני משה כיון דרבים צריכים לו כרבים הוא וזה הוא אין מזל לישראל כי ישראל יאמר על הכלל כולו כידוע.

The Midah of Avraham Avinu was giving. The giver, and in particular the spiritual giver, always faces a danger that he will be influenced by those to whom he is giving, and he may, in the worst case scenario, descend to his level. Because this was the quintessential Midah of Avraham, he was the only one of the Avos to be given a special protective blessing: מגן אברחם.

The Abrahamitic protection which always shields every Jew is the core of each Jewish Neshama which cannot be touched by outside forces. It is the jar of oil with the seal of the Cohen Gadol that could not be touched by the Greeks, for Avraham Avinu was considered the Cohen Gadol.<sup>2</sup>

#### גבורות

אַתָּה גָּבּוֹר לְעוֹלֶם אֲדֹנָי. מְחַיֵּה מַתִּים אַתָּה רָב לְהוֹשִׁיעַ: בקיץ - מוֹרִיד הַפָּל: בחורף - מַשִּׁיב הָרוּחַ וּמוֹרִיד הַגְּשָׁם: מְכַלְכֵּל חַיִּים בְּחֶטֶד. מְחַיֶּה מַתִּים בְּרָחֲמִים רַבִּים. סוֹמֵך נוֹפְלִים. וְרוֹפֵּא חוֹלִים וּמַתִּיר אֲסוּרִים. וּמְקַיֵּם אֱמוּנְתוֹ לִישֵׁנֵי עָפָר. מִי כָמוֹך בַּעַל גְבוּרוֹת וּמִי דוֹמֶה לְּךָ. מֶלֶך מֵמִית וּמְחַיֶּה וּמַצְמִיחַ יְשׁוּעָה: בעשי״ת - מִי כָמוֹך אַב הָרָחֲמִים. זוֹבֵר יְצוּרָיו לְחַיִּים בְּרַחֲמִים: וְנָאֶמָן אַתָּה יְהֹנָה. מְחַיֵּה הַמַּתִים: בָּרוּך אֵתָּה יְהֹנָה. מְחֵיֵּה הַמֵּתִים:

#### מחיה מתים אתה רב להושיע:

The second תחיית המתים is the תחיית המתים. It is an opportune time to pray for life both in this world and in the next.

G-d promised that He would bring the dead back to life and the world to its completion, and it is important that we establish a firm belief in תחיית המתים.

G-d originally created Adam to live forever. When Adam sinned, however, death was introduced to the world. At תחיית המתים we will return to the exalted level of אדם החטא.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>שפתי חיים, מועדים ח"ג עמ' רסח: אמנם בעל החסד עם כל טוב חסדו נשקפת לו סכנה גדולה. מו"ר הגרא"א דסלר זצ"ל (ממ"א ח"ב עמ' 33) אמר בשם החתם סופר, שרק אצל אברהם מצינו ברכה מיוחדת "מגן אברהם", ע"ש הפסוק "אנכי מגן לך" (בראשית טו א), כי אברהם היה זקוק לשמירה מיוחדת ממרומים, אלמלא אותה ע"ש הפסוק "אנכי מגן לך" (בראשית טו א), כי לפעמים בעל החסד צריך להוריד את דרגתו אל אותם השמירה לא היה יכול לעמוד במידת החסד, כי לפעמים בעל החסד צריך להוריד את דרגתו אל אותם שמתחסד עמהם, נוסף לכך בעל החסד שמהנה אחרים בעניני עוה"ז, צריך זהירות מיוחדת שח"ו לא להיות מושפע מהם, כי מדרך המתחסד להבין את האדם שמתחסד עמו, לרדת לדרגתו ולהכרתו, וע"כ מתוך יר<mark>ו</mark>דה זו יש סכנה בדבר שח"ו יהיה מושפע מהם.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור גדליהו, חנוכה, (מועדים וליקוטים, עמ' 68): ובשפת אמת מביא בשם החידושי הרי"ם (עיין שפ"א לחנוכה תרל"ב ותרל"ג) כי מה שאמרו בגמ' שמצאו פח אחד מונח בחותמו של הכהן גדול, הרמז שלעולם נשאר בנפש ישראל נקודה אחת שלשם אינו מגיע מגע נכרי, שהוא הנקודה שעליה נאמר מגן אברהם, ואברהם אבינו נקרא כהן כדכתיב אתה כהן לעולם, וגם כתיב אצל אברהם אבינו האדם הגדול בענקים, וזה הרמז מונח בחותמו של כהן גדול, שהנקודה הזו שמור בכחו של אברהם אבינו, עכ"ד וגו'

The Yaaros Devash mentions numerous times that when הי accepts the repentance of a sinner it falls into the תחיית המתים (since a rasha, even during his lifetime, is considered dead, and when he repents it is therefore considered as if he were brought back to life). <sup>1</sup>

### <u>מוריד הטל:</u>

We pray that  $\pi$  revive us with the dew of תחיית המתים, as we know that G-d brings the dew even without us having to first initiate a relationship with  $\text{Him}^2$ 

The center-piece of תחיית המתים is תחיית המתים. At first glance, it seems strange that that which is too abstract for prophets to conceive (as prophets) and is therefore not mentioned in the Torah (Maharal) is now that which we use to praise 7 at the point when we are facing him in dialogue and looking to have a personal relationship with Him. Perhaps the Sages saw that it would be impossible to really praise Him for rain, for סומך נופלים etc, if we did not really understand that that same השגחה which gives us תחיית המתים also gives us רפואה and redemption to לישני עפר. This would also explain why these acts of Chesed by HaSh-m are described here, in Gevuros, and not in the first Brocha, which is Keneged Chesed, for we are not coming to describe His chesed so much as His hidden hashgacha. After all, it was He who put these people into their difficult situation to begin with. So it does not say, 'He rescues he who sleeps in the dust', but rather 'He establishes His faith with him'. It does not say 'He redeems the falling' but rather 'He supports him', since this is his nisayon. However, G-d's hidden hashgacha is there in life and in life after life (mechayeh meisim). (However, it does say that He heals the sick, not just that he supports the sick. Perhaps this is because healing the sick is like an act of mini-Techiyas hameisim, וצייע.).

### <u>משיב הרוח:</u>

Mishnah Taanis: When do we [begin to] make mention of the power of rain? R. Eliezer says: on the first day of the feast. R. Yehoshua says: on the last day of the feast. R. Yehoshua said to him: seeing that rain on the feast is a sign of [G-d's] anger,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: ברכה שניה היא ברכת תחיית המתים כבר אמרנו בדרושים הקודמים, שקבלת תשובה מחוטא הוא מגדר תחיית המתים, כי רשע בחייו קרוי מת (ברכות יח ע"ב), וכאשר ישוב הרי זה בכלל מחיה מתים, ולכך יש לו להתפלל שהקב"ה יחייהו ויקבל תפלתו, וכאשר אדם חוטא סר נשמתו, ויתפלל להקב"ה שיחייהו בטל של תחיית המתים, וכאשר אחרנו, כי הטל הקב"ה מוריד בלי התעוררות דלתתא, וכן מזכירים הטל להוריד אלינו ולהחיותינו בשפעת קדשו. ולכך בברכת תחיית המתים תהיה כונתו לחיות בזה העולם ובתחיית המתים, ויתקע אמונת תחיית המתים בלבו באמונה שלמה, כי דבר ה' לא ישוב ריקם, שהבטיח לנו להקיץ מקברינו ושם יהיה עולם התיקון בתכליתו, וע"ז יצפה ויקוה האדם, וזה מעורר להאמין בבריאת יש מאין שהוא מעין תחיית המתים, ומתחלה היה מחשבות ה' לעשות לאדם ראש לכל הברואים, אבל בחטא נאמר מות תמות וירד ממדרגתו, אבל מחשבת ה' לעולם תקום, ולכן בתחיית המחים יחזור האדם למדרגתו, ויהיה ראש לכל מלאכי מעלה, כדכתיב [במדבר כג, כד] כעת יאמר ליעקב ולישראל מה פעל אל, וע"ז יקוה כל איש בתכלית השמחה לשלמות הזה, ויתקן עצמו במה דאפשר כדי שיהיה ראוי לכך:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>שם: ויתפלל להקב"ה שיחייהו בטל של תחיית המתים, וכאשר אמרנו, כי הטל הקב"ה מוריד בלי התעוררות דלתתא, וכן מזכירים הטל להוריד אלינו ולהחיותינו בשפעת קדשו.

why make mention of it? Thereupon R. Eliezer said to him: I also did not say to pray but to make mention [in the word] 'he causeth the wind to blow and the rain to fall' - in its due season. He [R. Yehoshua] replied to him: if that is so one should at all times make mention of it<sup>1</sup>.

The Sages tell us that rain is as great an act of Hashgacha as revival of the dead and therefore is mentioned in this blessing<sup>2</sup>. The Sages call rain גבורות גשמים, so vital is rain to our lives<sup>3</sup>, and its ability to revive seeds and plants that appear all dried out is akin to  $Techiyah\ HaMeisim^4$ .

### אתה קדוש

אֶתָה קָדוֹשׁ וְשִׁמְךָ קָדוֹשׁ וּקְדוֹשִׁים בְּכָל יוֹם יְהַלְּלוּךָ פֶּלָה: בַּרוּךָ אֶתָה יָהוָה. הָאֶל (בעשי״ת הַמֵּלֶךְ) הַקְּדוֹשׁ:

In the previous blessing we described G-d as the Omnipotent Being involved with all aspects of our lives. It is He who brings rain, provides life, heals the sick, etc. Now, immediately afterwards, we declare that despite this involvement in the world He remains Holy<sup>5</sup>. (Ohr Gedalyahu)

In this blessing, a person should have intention that he is willing to sacrifice his life for the sake of G-d and for the sake of his Torah<sup>6</sup>.

Page 137 of 196

<sup>&#</sup>x27;מסכת תענית דף ב עמוד א - משנה מאימתי מזכירין גבורות גשמים רבי אליעזר אומר מיום טוב הראשון של חג רבי יהושע אומר מיום טוב האחרון של חג אמר לו רבי יהושע הואיל ואין הגשמים אלא סימן קללה בחג למה הוא מזכיר אמר לו רבי אליעזר אף אני לא אמרתי לשאול אלא להזכיר משיב הרוח ומוריד הגשם בעונתו ... מאי <u>גבורות ג</u>שמים אמר רבי יוחנן מפני שיורדין בגבורה שנאמר עשה גדלות עד אין חקר ונפלאות עד אין מספר

מסכת ברכות דף לג ע״א: משנה מזכירין גבורות גשמים בתחיית המתים : גמרא  $\,$  מאי טעמא אמר רב יוסף מתוך ששקולה כתחיית המתים לפיכך קבעוה בתחיית המתים

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>המאירי, מסכת ברכות דף לג ע"א: אמר הר"מ פי' תחיית המתים היא אתה גבור וגבורות גשמים היא מוריד הגשם וכנה אותה במלת גבורה לגודל תועלתה ע"כ ובריש תענית מביא הסבר אחר - מאי גבורות גשמים א"ר יוחנן שיורדין בגבורה

⁴המאירי שם:הותקנה להזכיר בברכת תחיית המתים ר״ל אתה גבור מפני שהגשמים מחיים את הזרעים ואת הצמחים שכבר מתו ויבשו והיבש נקרא בלשון תלמוד מת

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>אור גדליהו ח"ב עך הפרשיות עמ נו — נז: ובתרגום יונתן (שאנו אומרים בקדושא דסידרא) מבאר את שלוש הקדושות, קדיש בשמי מרומא עילאה, והשני קדיש על ארעא עובד גבורתי שהרב"ה הוא בעל הגבורות כמו שמתפללים בברכת אתה גבור , מוריד הטל או הגשם, מכלכל חיים, רופא חולים עד מחיה המתים, ומ"מ "אתה קדוש".

ליערות דבש – ח"א דרוש א: ובאמרו אתה קדוש, ישים ללבו לקדש שמו הגדול ית' ברבים ולמסור נפשו על  $^{6}$  קדושת שמו וקדושת תורתו

# וקדושים בכל יום יהללוך סלה:

This refers to the souls of those righteous people who died as righteous people and are now called קדושים, guaranteed to praise G-d forever. For, as long as one is alive, one's Yezer Hora can always seduce even a *tzadik* to sin. Hence only after Moshe Rabbeinu dies is he called G-d's servant (וימת שם משה עבד הי) and the Sages say that the righteous are greater in their death than in their lives for only then will they remain righteous forever<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>רבינו בחיי, דברים לד ה: וימת שם משה עבד ה' - לא נקרא עבד עד שמת ... ומפורש אמרו, גדולים צדיקים במיתתן יותר מבחייהם. וכן מצינו שהאדם אינו נקרא קדוש עד שמת, וזהו שכתוב (תהלים טז) לקדושים אשר בארץ המה, ורז"ל דרשוהו על האבות שמתו, שכן אמרו במדרש תהלים אין הקב"ה קורא לצדיקים קדושים עד שינתנו בארץ, לפי שיצר הרע מצר לאדם בעוה"ז ואין הקב"ה מאמין בו עד שמת, ואפילו אבות העולם לא נקראו קדושים עד שניתנו בארץ, עד כאן. ומזה תקנו בתפלה, וקדושים בכל יום יהללוך סלה, ונשמת הצדיקים היא המהללת, כענין (שם קנ) כל הנשמה תהלל יה.

# 3. Kedusha

```
ְנְקַדֵּשׁ אֶת שִׁמָּךְ בָּעוֹלָם. כְּשֶׁם שֶׁמַּקְדִּישִׁים אוֹתוֹ בִּשְׁמֵי מָרוֹם. כַּכָּתוּב עַל יַד נְבִיאֶךָ:
וְקַרָא זָה אֶל זָה וְאָמַר:
חזן - לְעָמָתָם בָּרוֹּנִ יֹאמֵרוּ:
חזן - לְעָמָתָם בָּרוֹּךְ יֹאמֵרוּ:
חזן - נְּרִדְּבָרֵי קִדְשְׁךָ כָּתוּב לֵאמֹר:
חזן - נִּדְרָבֵי קִדְשְׁךָ כָּתוּב לֵאמֹר:
קו״ח - יִמְלֹךְ יְהוָה לְעוֹלָם. אֱלֹהַיִךְ צִיּוֹן לְדֹר נָדֹר. הַלְלוּיָהּנֹּ:
לחזן - לְדוֹר נְדוֹר נָגִיד גָּדְלֶך וּלְנֵצֵח נְצָחִים קְדָשָׁתְך נַקְדִּישׁ. וְשִׁבְחַך אֱלֹהֵינוּ מִפִּינוּ לֹא יָמוּשׁ לְעוֹלָם וָעֶד. כִּי אֵל
מֶלֶךְ נְדוֹל וְקָדוֹשׁ אָתָּה:
בָּרוּך אָתָּה יְהֵוֹל הָעִל (בעשי״ת הַמֶּלֶרְ) הַקְּדוֹשׁ:
```

# Kedusha Requires a Minyan:

Although the idea of holiness permeates the prayers, the *Kedushas* we say are clearly at a higher level. All require a minyan, the minimum unit of community – אין דבר Seemingly, one can only truly become holy when attached to a community<sup>5</sup>. Our instincts are the opposite – we imagine a holy hermit, living simply in a cave, and meditating all day. The opposite is true. Holiness can only be achieved by engaging this world, building a community, and being a part of it to realize one's own potential.

### *Three Kedushas:*

There are 3 Kedushas during the morning dovening. The first is in ברכת יוצר, the first of the ברכת יוצר, and is said by the Malachim. The second is the Kedusha of the Shmoneh Esreh, and the third is what is known as Kedusha DeSidra, said in the יובא after the second Shemoneh Esreh. (Maharal counts three but includes the Kedusha of Musaf and excludes Kedusha DeSidra<sup>6</sup>.) On Shabbos and Yom Tov, we add the Kedusha of Mussaf. Each has its own prupose, as we will explain, and

<sup>4</sup>מסכת ברכות דף כא ע"ב: אמר רב אדא בר אהבה מנין שאין היחיד אומר קדושה שנאמר ונקדשתי בתוך בני ישראל כל דבר שבקדושה לא יהא פחות מעשרה מאי משמע דתני רבנאי אחוה דרבי חייא בר אבא אתיא תוך תוך כתיב הכא ונקדשתי בתוך בני ישראל וכתיב התם הבדלו מתוך העדה הזאת מה להלן עשרה אף כאן עשרה

<sup>5</sup>כלי יקר יט ב: דבר אל כל עדת בני ישראל ואמרת אליהם קדושים תהיו. פרט כל עדת כי אין עדה פחות מי׳ ואין דבר שבקדושה פחות מי׳ ע״כ אמר כאן דבר אל כל עדת בני ישראל אל כל עדה ועדה שיהיו קדושים על ידי שהם מותרים לכל דבר שבקדושה אשר בו מקדשים שמו ית׳ ז״ש כי קדוש אני:

ישעיה ו':ג' יחזקא-ל ג':י"ב <sup>3</sup>תהלים קמ"ו:י'

מהר"ל, נתיב העבודה – פ"יא: ולפיכך אין כאן רק ג' קדושות שנתקנו ביוצר ובשחרית ובמוסף $^6$ 

therfore the language is different for each. However, there are two lines common to all the Kedushas – ... קדוש, קדוש, קדוש.

The first Kedusha, in ברכת יוצר אור, relates what the Angels say. This blessing in general is coming to show our recognition of G-d's presence in all parts of the creation. We might err in thinking that although G-d provide a general Providence over the world, but there are forces of nature that, once created by G-d, have independent roles. Therefore, we point out that all of these are but messengers – מלאכים, merely enacting G-d's will. They, in turn, accept G-d's much as we do - מְּלֵיהָם עֵלִי מֵּלְכוּת שָׁמִיִם זֶה מִּזֶּה – and are but tools for reflecting His harmony in the universe - וְּכָלֶּם מְּאָרֶץ כְּבוֹדו בְּאַהָּבָה רְשׁוֹת יְהֹיָה צְּבָאוֹת. מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדו לָבוֹדו , declaring, as man does: כָּלָם כְּאָחָד , etc.

In the second Keduahs, we model the Angels with our own Kedusha. "Israel possesses no Keedusha of her own as distinguished form the מדארים of the Angels." (R Munk) We model our own aspirations of *kedusha* on the מדארים and therefore repeat their Kedusha<sup>1</sup>. Not only in our words, but also in our body movements we try to imitate the Angels. We stand with out feet together, rising on the tips of our feet<sup>2</sup> as though stiving to unite the Lower Host of G-d with the Upper Host, to break the bonds of earthly restraint - like the מלארים – with winged alacrity. (R Munk) However, since our declaration of Kedusha is freely chosen, it is ulitmately higher than the of the Angels and is therefore said at a more holy part of the dovining, in the Shmoneh Esreh.

But then we move on: After facing G-d directly in the Shmoneh Esreh, we must now prepare ourselves to bring all that holiness into the world through the Kedusha DeSidra<sup>4</sup>. In Kedusha DeSidra we refer to the type of holiness which G-d only produces for the sake of the Jewish people. It is the Kedusha which gets brought into the world, man's unique ability to put *kedusha* into the material world and elevate it, something the Angels cannot do<sup>5</sup>. We say this Kedusha in Aramaic so that the Angels will not understand and be jealous of us<sup>6</sup>.

<sup>ו</sup>אור החיים יט ב: עוד ירצה קדושים תהיו, כמלאכים הנקראים קדושים, ככתוב (דניאל ח יג) ויאמר אחד קדוש, והוא על דרך אומרו (תהלים פב ו) אני אמרתי אלהים אתם ובני עליון כלכם, ולצד שהקדוש ברוך הוא השרה שכינתו בתוך בני ישראל ועשאם בני פלטין שלו במקום המלאכים,

יחזקאל פ״א ז (בתיאור המלאכים): וְרַגְלֵיהֶם רֶגֶל יְשָׁרָה  $^2$ 

ם חבר השירים רבה ב $^3$ 

רב שמשון רפאל הירש*,* סדור<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>אור החיים יט ב: וצא ולמד מה שאמרו בספר הזוהר (ח"ב קמ:) על זמן שהשרה הקב"ה שכינתו בתחתונים כמה היתה הרגשת בני עליוו. על שבחר ה' באוכלסי ישראל יותר מאוכלסי המלאכים

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>משך חכמה ויקרא יט ב: בקדושה ראשונה אנו מספרים איך הבורא יתברך שלם בעצמותו ומהותו כביכול ומחייב המציאות והכל בכונה עלול מאתו, ומושגח פרטי ורצונו מקיים הכל בלי הפסק, וזהו ממש שמלאכי

The 3 kedushas reflect the three times the the prophet Yehayahu said the word קדוש. <sup>1</sup> In the Kedusha DeSidra, Targum Yonasan is brought saying that G-d is 3 times Kadosh – down here on earth, up in the Heavens, and for eternity over time<sup>2</sup>. In addition, in each Kedusha we also say the word קדוש three times, lifting our heels each time to show that our attachment to G-d's holiness leads to our separating a little from the material world and soaring upwards<sup>3</sup>.

### נקדש:

Our task in this workd is to sanctify G-d – ויקרא כב לג) ונקדשתי בתוך בני ישראל (ויקרא כב לג). We say these words after the blessing called תחיית המתים which deals with גבורות because that we hope to imitate that time when everybody will naturally sanctify G-d and His Name.

## :קדוש, קדוש, קדוש:

We say this three times to reflect that G-d's holiness is forever. (Kuzari)

## <u>יהֹוה צבאוֹת</u>

קָדוֹשׁ. קָדוֹשׁ יָהֹנָה צָבָאוֹת. מִלֹא כָל הָאָרֵץ כִּבוֹדו

Literally, the G-d of armies. G-d's has many armies – the plants, animals, scientific forces, the Heavans – and these are subdivided and subdvided again. Dovid HaMelech tells us עמנו – (תהלים מו ח) – that all these armies were created to serve us, to help us to serve Him. (R Avigdor Miller).

מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוּ": חזן - לְעָמָתָם בָּרוּךְ יֹאמֵרוּ: קו״ח - בַּרוּךָ כָּבוֹד יָהֹוָה מִמִּקוֹמוֹי:

השרת מקדשין אותו, שג"כ משיגים אותו באמת כפי יכלתם, שהוא בלתי חסר שום שלמות וכו', וזה ונקדש את שמך בעולם כשם שמקדישים אותו בשמי מרום, לא כן בקדושה דסדרא אנו אומרים ואתה קדוש יושב [הענין שמך בעולם כשם שמקדישים אותו בשמי מרום, לא כן בקדושה כסאי וכו') בשביל תהלות ישראל, שאין לנו קרבן ולא מנחה כו', רק התהלות ותפלות, שזהו קדושה הבאה מסבת ישראל מלמטה למעלה לא כהמלאכים. וזהו שאמרו סוטה (דף מט) ועלמא אמאי קאי אקדושא דסדרא, שזה יחס העולם הזה בזמן הזה. ולכן אנו אומרים קדושה זו בלשון תרגום שלא יתקנאו בו המלאכים (ע' תוס' ברכות דף ג ד"ה ועונין) שאין זה ביכלתן.

מהר"ל, שם: והם כנגד ג' קדושות שאמר הכתוב (ישעי' ו') קדוש קדוש קדוש <sup>1</sup>

<sup>1</sup>ותרגם יונתן קדיש בשמי מרומא קדיש על ארעא קדיש לעלם ולעלמי עלמיא. מהר"ל, שם: ולפי תרגום יונתן אלו ג' קדושות כנגד ג' עולמות, האחד עולם הזה התחתון, והשני עולם השמים, והשלישי עולם העליון. ותרגום אונקלוס קדיש בשמי מרומא קדיש לעלם ולעלמי עלמיא וזהו עולת העולינו. נמה שתרגם קדיש הראשנו בשמי מרומא דרך זה מפני כי יש לחם קדושה הראשנה אל עולם

עולם העליון. ומה שתרגם קדיש הראשון בשמי מרומא דבר זה מפני כי יש לתת קדושה הראשונה אל עולם אשר הוא נראה לנו כי השמים נראים לנו, אבל עולם העליון אין נראה לנו.

<sup>3</sup>מהר"ל, נתיב העבודה – פ"יא: ומה שנושא אדם עצמו למעלה בשעה שאומרים קדוש קדוש קדוש, דבר זה מפני כי כל קדושה שהוא ית' נבדל בקדושתו מן התחתונים ואין לו יתברך חבור וצרוף אליהם, לכן האדם ג"כ כאשר יאמר קדוש קדוש קדוש נבדל קצת מן הארץ ומתנשא כלפי מעלה:

'ישעיה ו':ג'<sup>4</sup>

## מלא כל הארץ כבודו – ברוך כבוד הי ממקומו:

There is a contradiction here. We say מלא כל הארץ כבודו, umplying that His glory is everywere. But then we go onto say ברוך כבוד הי ממקומו – that the Glory of G-d is blessed from His (or its) place – so apparently G-d's glory has a particular place.

The answer to this is as follows:

Our understanding of G-d's relationship to the world is twofold, namely that He is both eminent and transcendental. Thus, He both fulfills and encompasses all creation. This duality, however, is only due to our imperfect understanding of G-d, since He Himself is the most absolute Unity. (Rav Aryeh Kaplan<sup>2</sup>)

This twofold concept is expressed in the song of the angels. They sing, "Holy, holy, holy is G-d of Hosts, the whole world is filled with His Glory" (Isiah 6:3). This indicates that G-d is eminent, filling all creation. However, they also sing, "Blessed is G-d's Glory from His place" (Ezekiel 3:12). Here they are speaking of G-d in His transcendental sense where even the highest angels cannot comprehend His "place".

This is also expressed in the Sh'ma, which states, "Hear O Israel, G-d is our Lord, G-d is One (Deutoronomy 6:4). Before declaring that G-d is an unknowable transcendental Unity, we declare that He is "our Lord" – accessible to us at all times. Similarly, in every blessing, before addressing G-d as the transcendental "King of the universe," we also call Him "our Lord." In the prayer "Our Father, our King," (Avinu Malkeinu), we similarly liken G-d to both an eminent Father and a transcendental King.

– refers to His חסד through which man declares His glory.

יחזקא-ל ג':י"ב $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Handbook of Jewish Thought (vol 1), 2: 35 – 2: 37

## 4. The Middle Brochos

The Sages tell us that the first three blessings of the Shemoneh Esrei are praises to Our Master before asking for our needs in the middle blessings. The last three blessings are like a servant who has received his request and is now taking leave of his master<sup>1</sup>.

When saying each brocho we should imagine that we really lack that thing and therefore really need it. So, when we say חננו מאתך דעה, שינה etc., we should imagine really lacking דעת and truly needing it<sup>2</sup>.

Sefas Emes compares the middle 12 brochos with the 12 tribes (a 13<sup>th</sup> brocho was added later). This follows the 3 first brochos, each of which was formulated according to each one of the Avos. The 12 tribes are the pillars upon which the whole Jewish nation was later built. The Avos are the order of praises of G-d; their whole being radiated the praises of G-d. The tribes teach us the order of requests<sup>3</sup>. For example, Yehuda is the one who gave us "שמע קולינו".

Sefas Emes says that ordinarily a request would not end in a Brocha. However, the roads and gates of Heavan that facilitate these requests for forigiveness, healing, teshuva, parnasa, etc. are opened anew by G-d every day. The brocho is being made on this fact – Blessed be You, oh G-d, who opens the door every day to Teshuva, etc. Our blessing G-d in this way serves to access these brochos<sup>5</sup>.

The Gemorrah<sup>6</sup> calls Torah חיי עולם and Tefilah חיי שעה, for all the requests in these middle brochos are for our needs in this world. Even the more spiritual requests like and and are all for the here and now, for this is why we doven 3 times a day<sup>7</sup>.

<sup>1</sup>מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דאמר רבי חנינא ראשונות דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו אמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו אחרונות דומה לעבד שקבל פרס מרבו ונפטר והולך לו

2 רר ווומוווו סיוקוח

<sup>3</sup>שפת אמת וישב — [תרמ"ג]: ויש לנו להבין כי השבטים הם עמודי עולם. כמו שיש ג' אבות ובחינותיהם מקיימים העולם. כן בחי' י"ב שבטים. וע"ז נתקן י"ב ברכות אמצעיות בתפלת שמ"ע. האבות הם בחי' סידור שבחו של הקב"ה. והשבטים הבקשות.

<sup>4</sup>והנה יהודה בחי׳ שמע קולינו. כמ״ש שמע ה׳ קול יהודה

<sup>5</sup>שפת אמת וישב – [תרמ"ג]: וכל אלה המה דרכים מיוחדים שמתחדשין בכל יום. כי אין הדברים במקרה רק הם עמודים שהכל עומד עליהם. והקב"ה וב"ש פותח בכל יום אלה הדרכים והשערים שער סליחה ורפואה ותשובה ופרנסה כו׳. לכן נתקן ברכה בסוף כל בקשה ואם הי׳ בקשה בלבד מה ענין הברכה רק שיש להאמין כי בכל יום נותן הקב"ה אלה הברכות לעולם רק בכח בנ"י לעורר אלה הדרכים.

שבת י*י* ע״ב<sup>6</sup>

<sup>7</sup>רב צדוק הכהן, מחשבות חרוץ טו: אפילו בקשת הדעת ותשובה וכדומה הכל הכוונה לצורך השעה דעל כן מתפללין שלוש פעמים בכל יום Each Tefilah is unique for our needs are constantly changing and we should doven according to what our heart feels in need of at that time<sup>1</sup>. One person may doven for a Daas which he feels is very deep and requires a great outpouring of prayer to achieve. A second person may feel that this kind of Daas is to be taken for granted, and his request for Daas may be so deep that the first person cannot even imagine such a thing<sup>2</sup>. The same two scenarios may exist in one person at two different times<sup>3</sup>.

#### אתה חונן

### אַתָּה חוֹנֵן לָאַדָּם דָעָת. וּמַלְמָּד לָאָנוֹשׁ בִּינָה: חַנָּנוּ מָאָתַר דָעָה בִּינָה וְהָשְׁכֵּל בַּרוּך אַתָּה יְהוֹנָה. חוֹנֵן הַדְּעַת:

Daas is so important that it was fixed as the first of the requests,  $^4$  ahead of good health, wealth or long life. Daas is the main thing which ensures the overall spiritual, emotional and physical health and balance of a person  $^5$ . The verse ים אל דעות הי puts Daas in between two names of G-d. The Sages say that it is forbidden to have mercy on someone who does not have Daas  $^7$ .

Shem Mishmuel says that אתם קרויים) refers to the Jews (אדם אתם קרויים), while אנוש refers to all of mankind<sup>8</sup>. While it is only possible to have דעת through keeping the Torah, we doven that all of mankind should merit to have בינה is general wisdom, as it says, *If someone tells you there is wisdom by the nations, believe him, but if he tells you that there is Torah by the nations do not believe him*<sup>9</sup>.

<sup>1</sup>רב צדוק הכהן, שם:ואיתא בזוהר (תיקוני זוהר תיקון כ״ב, ס״ה ע״ב) לבושין דתקינת בצפרא לא תקינת ברמשא, שאין דומה תפילה לחברתה, והיינו כמו שנתבאר כי כל אחת בקשה כפי השעה, כי עיקר הבקשה והתפילה היא היוצאת מעומקא דליבא, והוא כפי השגת הלב באותה שעה

<sup>2</sup>רב צדוק הכהן, שם: ודרך משל בדעת מה שאצל זה נחשב דעת עמוק עד שצריך תפילה מרובה לזכות לו, אצל אחר הוא דבר פשוט בתכלית ואין מבקש על זה רק על דעת העמוק הרבה יותר מה שזה אין משיגו כלל לבקש עליו

<sup>3</sup>רב צדוק הכהן, שם: וכך אצל אדם אחד גם כן בחילוף הזמנים כי לא כל העתים שוים, ועל זה נאמר (דברי הימים - א י"ב, ל"ג) יודעי בינה לעתים כי לא כל העתים שוים להבינה שבלב שממנה התפילה שהיא מדריגה אחרונה שבעשר מדריגות ההשתלשלות הנקרא עת. שהיא תחת העת והזמן והוא העת לעשות לה' ובה עת לכל חפץ והעשרים ושמונה עתים כנודע בזוהר (ח"א קצ"ד.) ובתיקוני זוהר (תיקון י"ט, מ'.) בכמה דוכתין <sup>4</sup>מסכת ברכות דף לג ע"א: אמר רב אמי גדולה דעה שנתנה בתחלת ברכה של חול

יערות דבש – ח"א דרוש א: לא שאל אריכות ימים ולא עושר כי אם חכמה, כי באמת זהו עיקר בריאת אדם $^{\mathtt{S}}$ 

 $^{\prime}$ שם: ואמר רב אמי גדולה דעה שנתנה בין שתי אותיות שנאמר כי אל דעות ה $^{\prime}$ 

<sup>1</sup>שם: וכל מי שאין בו דעה אסור לרחם עליו שנאמר כי לא עם בינות הוא על כן לא ירחמנו עושהו

<sup>8</sup>שם משמואל פרשת מקץ - שנת תר"פ עמ' קעו-ז: ובזה יש לפרש לשון התפלה אתה חונן לאדם דעת ומלמד לאנוש בינה, עפ"י דברי הש"ס (יבמות ס"א.) אתם קרואין אדם ואין הגויים קרואים אדם, ושם אנוש בודאי כולל כל ענין אנושי, ועוד שהוא הפחות שבשמות

<sup>°</sup>(איכה רבה פ״ב) יש חכמה בגויים תאמין שנאמר והאבדתי חכמים מאדום מכלל דאיכא, יש תורה בגויים אל תאמין שנאמר בגויים אין תורה, דעת is the ability to distinguish between purity and impurity, which sometimes differs by only a hairsbreadth<sup>1</sup>.

Every מלדה is neither intrinsically positive nor negative - it is merely a potential<sup>3</sup>. The greater the potential for good, the greater the potential for bad<sup>4</sup>. Chochmah, Binah and Daas are no different. These three, although each separate, build on each other. They represent three levels of wisdom. Chochma represents abstract intellectual understanding<sup>5</sup>. Binah is the emotional integration of the wisdom, where a person feels comfortable with that knowledge, can relate to it personally and therefore also understand where it is and where it is not relevant to his/her life<sup>6</sup>. Daas is the translation of that wisdom into action. It represents a complete unity between the person and the knowledge; a total connecting with that knowledge, and it is no longer just relevant information which one applies. It is now the person - he/she is totally united with that knowledge<sup>7</sup>.

Women, like men, have a potential for חכמה בינה. In women, these three מדות are uniquely expressed as חכמת נשים, בינה יתירה & קל דעת.

#### השיבנו

הַשִּׁיבָנוּ אָבִינוּ לְתוֹרָתֶרָ. וְקָרְבֵנוּ מַלְכֵּנוּ לַעֲבוֹדְתֶרָ וְהַחֲזִירֵנוּ בִּתְשׁוּבָה שְׁלֵמָה לְפָנֶיךָ. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוְה. הָרוֹצֶה בתשובה:

# Why does it Appear after Daas:

Hashiveinu follows Chonen HaDaas because there is a type of Daas called the Daas of Teshuva<sup>8</sup>. (*Pachad Yitzchak*)

# We need G-d's help to do Teshuvah.

<sup>ו</sup>היינו שענין הבירור אין בהם. .... וזהו אתה חונן לאדם דעת, הכוונה לישראל הקרויין אדם, ובא למעט אוה״ע מדעת ואפילו ע״י חנינה, ולאנוש שהוא כולל כל הענין האנושי ואפי׳ אוה״ע, בינה, שזה שייך אף באומה״ע כבמדרש הנ״ל שלשה דברים חכמה בינה גבורה:

which the Orchos Tzadikim says is always bad. כעם The possible exception to this is

רש"י (שם): מבין דבר מלבו מתוך דברים שלמד $^6$ 

<sup>7</sup>רש"י (שם): רוח הקודש

<sup>8</sup>יום כפור יט

 $<sup>^4</sup>$  מהר״ל - this is the מל ממנו מוני מחבירו יצרו גדול ממנו יצרו מחבירו יצרו מחבירו

 $<sup>^{5}</sup>$  רש"י שמות לא: ג - מה שאדם שומע מאחרים ולמד

We ask HaSh-m to give us an insight into how to do Teshuvah. If we recognize that we need G-d for the slightest actions at all times, how much more so after we have sinned and shown clearly that on our own we cannot manage and are like prisoners of our own deeds looking to be redeemed<sup>1</sup>.

#### שלח לנו

סְלַח לָנוּ אָבִינוּ כִּי חָטָאנוּ. מְחַל לָנוּ מַלְכֵּנוּ כִּי פָשְׁעָנוּ. כִּי מוֹחֵל וְסוֹלֵחַ אָתָה. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה. חַנּוּן הַמַּרְבֶּה לסלח:

We ask G-d that He should give us both מחילה and מחילה. However, we end the blessing by relating only to His סליחה. This is because מחילה is a higher level than סליחה. Therefore, we can be given סליחה immediately, but מחילה may yet require יסורים

#### ראה נא

ּרְאֵה בְעָנְיֵנוּ. וְרִיבָה רִיבֵנוּ. וּגְאָלֵנו<sup>ּ3</sup> מְהֵרָה לְמַעַן שְׁמֶּךָ. כִּי גּוֹאֵל חָזָק אָתָּה. בָּרוּךָ אַתָּה יְהֹוָה. גּוֹאֵל יִשִּׂרָאֵל:

When saying this blessing a person should really feel the pain of the Jewish people, its constant besiegement by its enemies, and its unnatural state in exile<sup>4</sup>. In this blessing we should pray for the redemption of the Jewish nation even if we are not worthy so that G-d's Name is sanctified<sup>5</sup>. We call G-d a "strong" redeemer - כי גואל חזק אתה, referring to the fact that He can just as easily use non-natural means as natural ones to redeem us<sup>6</sup>. The blessing is in the present because G-d redeems us every day from anti-Semites who are constantly seeking our redemption<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: וכשאומר ברכת השיבנו וכו׳, יתפלל מאוד שיאיר ה' עיניו בתשובה, כאשר אמרנו, אין בעפר משלו של יצה"ר רק בסיוע הקב"ה, ומכ"ש בעל תשובה שכבר נשתקע ונפל בידו והרי הוא שבוי אצלו והקב"ה פודה שבוים.

יסורים צריך מחילה עדיין עדיר מחילה לגמרי בע- ח"א דרוש א: ויש הפרש בין סליחה למחילה, כי סליחה לגמרי אבל מחילה עדיין צריך יסורים  $^{\mathrm{1}}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ ע''פ תהלים קי''ט: קנ''ג – קנ''ד

⁴יערות דבש – ח״א דרוש א: יש לאדם לשים על לב בעמדו לתפלה, כי הוא עת צרה ליעקב ורבים לוחמים לנו מרום לכלות ולאבד שארית יעקב ח״ו, ואם הוא עת צרה גדולה כזו, איך לא יתפלל על הפדות והגאולה בתום לבב ובדמעות שליש

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>יערות דבש שם: יתפלל על גאולת ישראל .... אבל העיקר בשביל קדושת שמו הגדול הנקרא עלינו לבל יתחלל בגוים, ... אף שאין אנו כדאים לגאולה

הקב"ה בידו לעשות חוץ לדרך הטבע  $\dots$  כי גואל חזק אתה, היינו חזק לעשות חוץ לטבע $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>יערות דבש שם: ויתן אדם ללבו, כי בכל יום נעשית גאולה, וקב״ה שומע תפלות ישראל ובפרט תפלת רבים דאינה נמאסת, רק בכל יום עומדים עלינו לכלותינו והקב״ה מצילנו מידם, והיא הגאולה הנעשית בכל יום ורגע, ... ולכך קבעו מטבע גואל ישראל לשון הוה, ולא יגאל לשון עתיד, ולא גאל לשון עבר, רק גואל לשון הוה, שבכל יום גואל פודה ומציל:

#### רפאנו

רְפָּאֵנוּ יְהוֹנָה וְנַרְפֵּא. הוֹשִׁיעָנוּ וְנִנְשַׁעָה כִּי תְהָלְתֵנוּ אָתָה1. וְהַעֲלֵה רְפוּאָה שְׁלֵמָה לְכָל מַכּוֹתֵינוּ. כִּי אֵל מֶלֶרְ רוֹפֵא נָאמן ורחמן אתה. בּרוּך אתה יהוֹת. רוֹפָא חוֹלִי עמוֹ יִשֹׁרְאל:

# *Include your sick together with the whole nation:*

The Gemorrah relates that when one dovens for another Jew's well-being he should include them amongst the other ill people in the Jewish nation<sup>2</sup>, for, as a result, this person will be included in the merits of the broader nation. This will increase his friend's chance of receiving a Refuah<sup>3</sup>. In addition, the Jewish people is all one body, and therefore, if anyone is sick (even someone who is a stranger to us), we should all feel a certain lack of wholeness<sup>4</sup>.

# Dovening for the well-being of a Rosha:

The Yaaros Devash says that we should doven even for the well-being of the Rasha, lest he dies Chayav without having done Teshuvah. For, since all Jews are one body, if one Jew is ill, even a Rasha, it is as if one of our own limbs is ill. Perhaps, he will fix what he had corrupted when he will return to his good health, and one should wait for him to do Teshuvah until the day of his death<sup>5</sup>. Should he Chas VeShalom die without correcting his sin, the body of the Jewish people will lack one limb, and the Shechina does not rest on a Pagum body<sup>6</sup>.

ירמיהו יז:יד<sup>1</sup>

מסכת שבת דף יב ע"ב: רבי יוסי אומר המקום ירחם עליך בתוך חולי ישראל $^2$ 

:רט"י שם: שמתוך שכוללן עם האחרים תפלתו נשמעת בזכותן של רבים: $^3$ 

⁴יערות דבש — ח"א דרוש א: בברכת רפאנו וכו', יתפלל בעד כל חולים שהם בתוך העיר, ויכלול כל חולי ישראל, וישתתף עמם בצערם, כי הלא הכל נפש א' וגוף א', ואם חלה א' מישראל הרי קצת מאיבריו חולים, ולא יאמר מה איכפת לי אינו קרובי וגואלי, רק ראוי להתפלל בתום לבב בעד כל חולים יהיה מה שיהיה ומי שיהיה, כאילו ח"ו בניו או אחיו חולים, הלא ירבה להתפלל ולשפוך שיחו לפני ה', צאו וראו, מה אמר דוד על שונאיו שקמו עליו להדיחו ממש מקהל ה' ואמרו שאסור לבא בקהל (יבמות עו ע"ב), וא"כ הוציאו דבה על כל דע קודש, שבט יושר, זרע עמוסים, שרש ישי בית הלחמי העומד לנס עמים, וממש לא ניתן למחילה, ומ"מ אמר [תהלים לה, יג] ואני בחלותם לבושי שק, וכן ראוי מאוד להתפלל על כל איש ישראלי, הן מפאת שאין לך איש משראל שאין לו חלק ויד במצות וחיתה נפשו בגללו

<sup>5</sup>יערות דבש, שם: ואם הוא רשע גמור פשיטא שיש להתפלל עבור בריאותו לבל ימות חייב, ואולי כאשר ישוב לבריאותו יתקן אשר שיחת, ועד יום מותו יחכה לו אולי ישוב, ופשיטא דיש להתפלל עבורו

<sup>6</sup>יערות דבש, שם: ואם ימות בלי תיקון ח"ו, הרי יחסר אבר אחד מגוף גדול, שהוא כללות ישראל שהם כגוף אחד והם גוף גדול, וכל א' בו אבר וחצי אבר, ואם ימות בלי תיקון, הרי הגוף פגום חסר אבר או מקצת אבר ח"ו, ואין השכינה שורה על גוף פגום בעל מום: In addition, when someone dies without doing Teshuvah it causes Divine "anger," for whenever the Almighty passes judgment on any of the Jewish nation, even a Rasha, such "anger" is aroused<sup>1</sup>, and we are then all susceptible to a stricter judgement.

Did we not see Yirmiyahu dovening for the well-being of those complete and utter Reshaim who hated him and denied his prophecy<sup>2</sup>?

# Doven for the strength of the Talmidei Chachamim:

A person should also doven that those Talmidei Chachamim whose strength has been weakened by learning Torah should be reinvigorated<sup>3</sup>. We should remind ourselves that without them, and their vigorous learning, we literally have no life<sup>4</sup>.

# ברך עלינו

בָּרֵךָ עָלֵינוּ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ אֶת הַשָּׁנָה הַזֹּאת וְאֶת כָּל מִינֵי תְבוּאֵתָהּ לְטוֹבָה. וְתֵן (בקיץ - בְּרָכָה) (בחורף - טַל וּמָטֶר לְבְרָכָה) עַל פְּנֵי הָאֶדָמָה וְשַּבְּעֵנוּ מִטּוּבָה. וּבָרֵךְ שְׁנָתֵנוּ כַּשְּׁנִים הַטּוֹבוֹת. בָּרוּךְ אָתָה יְהֹוָה. מְבָרֵךְ הַשְּׁנִים:

# ברך עלינו:

This is the blessing of Parnassa. It is a fitting place to pray for sustenance. The Yaaros Devash adds that it is proper to pray for sustenance before eating.<sup>1</sup>

<sup>ו</sup>יערות דבש, שם: ועוד יש טעם להתפלל עבור אדם רשע ג"כ, כי יהיה מי שיהיה יש ריתחא במותו למעלה, כי כשהקב"ה עושה דין בישראל אפילו ברשעים, יש ריתחא למעלה .... ובעידן ריתחא חס ושלום, אף לכשרי ישראל יכול להתגולל מדת הדין חס ושלום, כי מפני זעמו מי יעמוד, ודוד צועק [תהלים ו. ג] אל באפך תוכיחני, ולכך יש להתפלל למעט ריתחא.

<sup>2</sup>יערות דבש, שם: כאשר התפלל ירמיה ע״ה על שונאיו שהיו רשעים גמורים בתכלית וכפרו בנבואת ירמיה. הנביא, ואמר [ירמיה יח. כג] בעת אפך עשה בהם

(A woman who had tried to cause harm to R Avorhom son of R Sholom Shachna,) took ill, and her relatives came to R Avorhom, requesting that he pray for her recovery. R Avrohom then said to Hashem, "This woman tried to cause me harm, so I am unable to petition for her recovery. Please heal her without my prayers." (The House of Rizhin, R Menachem Brayer -Pg. 121)

<sup>3</sup>יערות דבש, שם: גם יש להתפלל על קצירי ומריעי, והם ת"ח (נדרים מט,), שתש כחם ע"י תורה, כי קודם חטא עגל היו גבורים, ואח"כ נלקח מהם זו, שעל כן תש כחם, וידי משה כבדים ולא היה בו כח לישא לוחות הברית, וזהו סימן לכל לומדי תורה שתש כחם ע"י תורה, וחובה עלינו להתפלל בטובתם ושלומם ואומץ כחם

^יערות דבש: כי הלא המה שומרי תורה ותופשי קבלה אמיתית תורה שבע״פ, ונפשנו קשורה בנפשם, ואם אין ת״ח ח״ו אין לנו חיים ושבענו מטובך: (Some say "יושבענו מטובה" while others say "ימטובך"):

We ask G-d to sustain us from His goodness in a way that we should not come to sin through food. The כונה here is that our food should come through honest means and not through any forbidden manner (i.e. stealing, non-kosher, etc.), as the purity or impurity of the food we eat impacts the Jewish neshama in a very profound way.<sup>2</sup>

We are מכוון during this הקב"ה should support the poor and provide each person with what he needs so that בנייי should not have to come on to each other for financial assistance. The Yaaros Devash explains that our intention for asking for כלל sustenance should be to prevent חטא, for lack of sustenance leads to sin. He goes even further to say that if everyone would have ברנסה, they would serve יד with a full heart and never stray<sup>3</sup>! And so we turn to יד, asking Him to provide for all of His people so that they can serve Him better.

#### ותן ברכה:

We request rain from G-d in the winter for this is a part of our parnasa and this is the blessing of parnasa. (The words משיב הרוח ומוריד הגשם said in the second blessing are praise and not a request<sup>4</sup>.)

<sup>1</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ברכת השנים, בזו יש לאדם להתפלל על מזונותיו, כי האוכל בלי תפלה תחילה על מזונותיו, ממש מזונותיו לחם מגואל, והרב החסיד איש אלהים מהרמ״ק ז״ל, החמיר שלא לתקן צורכי אכילה טרם התפלל על מזונותיו.

<sup>1</sup>ולכך ראוי בתפלת שחרית עכ"פ לשום אל לבו לה' שיטריף לו לחם חקו בהיתר ולא באיסור, כי אם יש נדנוד איסור במזון, מטמא כל גופו ואין בו מזון לנשמה, אבל אם המזון כולו בהיתר, יש בו מזון לנשמה, כי מעלה כל איסור במזון, מטמא כל גופו ואין בו מזון לנשמה, אבל אם המזון כולו בהיתר, יש בו מזון לנשמה, כי מעלה כל ניצוצות שיש במאכל, כדכתיב [דברים ה, ג] כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה', ולכן יתפלל אדם מאוד בכונה, שיהיה המזון מסטרא דדכיא וטהרה ולא חס ושלום מסטרא דמסאבא, כי אם אינו מתפלל וגם יש איסור ח"ו במאכל, הן שהמזון בא מגזל, או שעצם המאכל אינו מותר עפ"י דיני דאורייתא, או שיושב לאכול בסעודת מושב לצים ותערובות נשים ובתולות, שמהרהר בעבירה והסתכלות, ובזה, זה השלחן מלא קיא צואה מבלי מקום, ואז רוח קדושה שיש בתוך המאכל מסתלק, ורוח מסאבא דאית ביה מתדבק בנפש וסטרא מסאבא והארץ מאהל ומשתה בא אדם לידי חטא, כי אינו נזהר בקדושת אכילה ומודבק מקבלת כ"כ מסאבא והארץ קאה להם, אבל בחוץ לארץ מתדבקים, ואם אין אכילתו בגדר קדושה וטהרה, אז מתדבקים בו נשמת רשעים ונעשה רשע ר"ל, כמ"ש האר"י ז"ל [שעהמ"צ פ' עקב מג] על יוחנן כהן גדול שנעשה צדוקי לבסוף פ' שנים (ברכות כט,), וכן קורה לפעמים באיש אשר הלך למישרים, ובזקנותו יוצא לתרבות רעה ר"ל, והוא שנדבק בו באוכלו, נשמת אדם רשע שהיה במאכל ההוא:

יומבחרים לירות או שנובן בו באוכדו, נשמו או הישש היובאות היובא והירא וחרד לדבר ה' בהגישו לאכול לחם, לבל ח"ו ילכד בזו במצודה רעה ולכן ממש תסמר שערות ראש איש הירא וחרד לדבר ה' בהגישו לאכול לחם, לבל ח"ו ילכד בזו במצודה רעה ח"ו, ואשר יאבד עולמו בזה ובבא, ושלמה צווח (משלי כג, א] כי תשב ללחום את מושל בין תבין את אשר לפניך, ומה יעשה איש וינצל מזה הוא בהתפללו לה' על מזונו שיהיה מסטרא דדכיא, חהו באומרו ושבענו מטובך, וכאשר יתפלל כן בכונה שלימה, אז יפן ה' לתפלתו שלא יקרהו עון במאכל, וגם מה טוב ומה נעים אם הוא בעל תורה, שבכל מאכל אשר אוכל תהיה מחשבתו בתורה, ואם ע"ה הוא, תהיה מחשבתו במצות, לחונן דלים ולהאכיל לעניים וכדומה מהמצות, ומכ"ש מי שמאכיל על שלחנו לעניים, צדקה זו מגינה מדבר רע:

<sup>3</sup>ויש להרבות בתפלה, שהקב"ה יזון לעניים ויתן לכל איש די מחסורו, ולא יצטרכו ישראל זה לזה, כי בעו"ה עיקר חטאים שבישראל הוא לחוסר פרנסה, ואילו היה להם פרנסתם, לא היו סרים מדרך הישר כלל וכלל, וכלך אמרו (ברכות ג ע"ב) כשעלה עמוד השחר, נכנסו חכמי ישראל אצלו ואמרו עמך ישראל צריכים פרנסה, כי בזה תליא כל עבודת ישראל לה', ואם יהיה להם פרנסה יעבדו את ה' בכל לבב, ולכך הסכימו לומר כן

⁴מסכת ברכות דף לג ע״א: משנה מזכירין גבורות גשמים בתחיית המתים ושאלה בברכת השנים. גמ׳: ושאלה בברכת השנים מאי טעמא אמר רב יוסף מתוך שהיא פרנסה לפיכך קבעוה בברכת פרנסה

#### תקע בשופר

תָּקע בָּשׁוֹפָר גָּדוֹל לְחֵרוּתֵנוּ. וְשָׁא נֵם לְקַבֵּץ גָּלְיּוֹתֵינוּ. וְקַבְּצֵנוּ יַחָד מַאִרְבַּע כַּנְפוֹת הָאָרֶץ<sup>ו</sup>. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. מְקַבֵּץ נַרְחֵי עָמוֹ יִשְׁרָאֵל:

#### תקע בשופר:

The מקע בשופר of תקע בשופר is an opportune time to move oneself to tears and daven that HaSh-m gather in the exiles. Mention is made of a שופר as the final redemption will come with the blowing of a "שופר".

When mentioning this ברכה we should have in mind to pray for the ingathering of all גלגולים.

ע"פ ישעיה י"א:י"ב <sup>1</sup>

<sup>2</sup>יערות דבש — ח"א דרוש א: בברכת תקע, שם ירבה בדמע להתפלל על קיבוץ גלויות וקריאת דרור בארץ ישראל שהוא בשופר, וכבר נאמר בפייט ששוכני עפר יחכו לקול שופר, כי הוא שופר המשמיע חירות, אבל מאוד יחרד איש, כמאמר השלם באמרו לו, למה אתה חרד ונכנע, והשיב אם אני נח במקצת, הנה באזני קול מאוד יחרד איש, כמאמר השלם באמרו לו, למה אתה חרד ונכנע, והשיב אם אני נח במקצת, הנה באזני שופר של יום הדין הגדול והנורא ויחרדו כל אברי, וישראל במתן תורה ששמעו קול שופר, חשבו שהוא שופר של יום הדין ולכך כתיב (שמות יט, טז) קול שופר הולך וחזק מאוד וכו' ויחרד כל העם אשר במחנה, וכן יצייר אדם תמיד כאילו נשמע קול שופר באזניו, ותגעש ארץ לקול שופר הוא שופר יום הדין ובהתפללו על שופר לקבץ פזור פזורים, יכוון לקבץ כל גלגולים שיש בעולם, כי אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף והיינו כמש"ל, כי כל ישראל הם בכלל גוף אחד, ויהיו נכללים כל הנשמות מגלגולים, אוי לנו בזכרנו בעונש הגלגול אשר אדם ישוב לימי עלומיו, ותחת אשר יצא מעולם חושך וצלמות, ישוב שנית לעולם אפל, ויהיה תינוק בן יומו מלוכלך בצואה, ויעברו עליו הרפתקאות רבות, אוי לאותה צרה ...

<sup>3</sup>שנאמר ביבמות סג ע״ב: אמר רבי אסי אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף שנאמר כי רוח מלפני יעטוף ונשמות אני עשיתי

והנה אמרו (סנהדרין צז.) אין בן דוד בא עד שיבקשו דג לחולה ואין מוצאו, שהרצון כי אין משיח בא עד שיהיו כל הגלגולים מתוקנים, ומתחילים באדם ובבהמה, ובסוף הגלגול שכבר נתקן ממש, רק צריך עדיין תיקון מועט עוד, מגולגל בדגי הים, ואסיפתן מטהרתן, ולכך בדגים מגולגלים נשמת צדיקים כנודע, והוא הדג המתבקש לחולת אהבה, כי כבר גדרו רופאים כי דג טבעו לח וקר ואינו טוב לרפואה רק לחולת אהבה כי הממעט תאוה, ולכך בערב יום כיפור מרבים בדגים, כמבואר במדרש וטור (טור סי' תר"ד), והוא הדג אשר יבוקש לחולת אהבה, הוא כנסת ישראל בגולה, שמבקשים הצדיקים ההם, אבל בזמן משיח, יתוקנו כל הגלגולים, אפי' צדיקים שהם בבחינת דג, כבר נשלם, וזהו אומרו עד שיבוקש דג לחולה ולא ימצא. לכך עלינו להתפלל שיהיו הנדחים, הם הגלגולים, שהם בדומם צומח חי מדבר, יהיו מתוקנים:

ואמר במדרש (מכילתא יתרו סוף פ"ו) וכן פירש רש"י (ברש"י לא מצאתי), פוקד עון אבות על בנים וכו' וימהר משה ויקוד ארצה וישתחו, ופי' למה מיהר, שלא יאמר על דור חמישי, והקשו הא אמרו (זוהר ח"ב רע"ג ע"ב) שפוקד על בנים ושלשים ורבעים הוא להקל, כי המשא הקשה לאחד נוח לשנים, וא"כ אם יהיה פוקד על חמישי יקל המשא למאוד בחלקו לחמשה חלקים. ויובן כי מ"ש על שלשים ועל רבעים היינו בגלגול, כי ד' ממים מגולגלת הנשמה ולא יותר (זוהר ח"ב צא ע"ב), ואם הגיע פעם רביעית, הקב"ה שולח לה עזר מן פעמים מגולגלת הנשמה לסייע, אפס לא תצטרך להתגלגל עוד, כי כך מדותיו פוקד עון אבות עד ורבעים ולא יותר, ומה שאנו כל כך באריכות הגלות הוא כי לא נשלמו הגלגולים, וכאשר ישלמו יבא הגואל צדק, ואם יאריך הגלות בעיכוב גלגולים כשהנשמה מתגלגלת רק ד' פעמים, כמה היה ח"ו הגלות מתארך אילו היתה הנשמה מגולגלת ה' פעמים, א"כ היה ח"ו אין קץ לגלות, וממש היה מתארך עד סוף אלף הששי, ולכך משה הושמ פוקד שון וכו' על רבעים, הרגיש כי זה יהיה סיבה לאריכות הגלות ואיחור עולם התיקון, ולכך חשש אולי יאמר על חמישי, ויהיה ח"ו אין קץ ממש לאריכות הגלות, לכך מיהר והשתחוה ארצה, וזה היה לטובת ישראל, ולכך מאוד יש להתפלל בברכה זו להוריד כנחל דמעה, אולי יחונן השם צבאות:

## השיבה שופטינו

הָשִּיבָה שׁוֹפְטֵינוּ כְּבָרָאשׁוֹנָה וְיוֹעֲצֵינוּ כְּבַתְּחַלָּה '. וְהָסֵר מִמֶּנוּ יָגוֹן וַאֲנָחָה. וּמְלֹךְ עָלֵינוּ אַתִּה יְהֹוָה לְבַדְּךָ בְּחֶטֶד וּבְרָחֲמִים. וְצִדְּקֵנוּ בַּמִשְׁפָּט. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. מֶלֶךְ אוֹהֵב צִדְקָה וּמִשְׁפָּט: (בעשי״ת - הַמֶּלֶךְ הַמִשְׁפָּט):

In the first blessing, we said the words ומביא גואל to refer to our faith in the coming of the Moshiach. Now, by saying מלך אוהב צדקה (we express our faith in reward and punishment<sup>2</sup>.

We now pray for the return of the Sanhedrin, for through them the Kavod of HaSh-m is reflected, His Shechinah is brought into the world and all disputes are resolved. Hence the Moshiach will only return after Eliyahu HaNavi returns the Sanhedrin, thereby creating peace in the world<sup>3</sup>.

We long even for the punishments of the Sanhedrin as they save us from greater Heavenly punishments<sup>4</sup>.

We doven that all the judges in Israel should be honest, straight and uncorruptible, for the consequences of corrupting Torah justice are very serious for the whole Jewish nation<sup>1</sup>.

'ע"2 ישיעה א:כ"ז<sup>1</sup>

<sup>2</sup>אוצר התפילות הקדמה (דף 9): האמרו ומביא גואל יורה באמונה בביאת המשיח. בברכת מלך אוהב צדקה ומשפט, יורה האמונה בשכר ועונש.

<sup>5</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת השיבה וכו', ישים על לבו להחזרת סנהדרין, כי הם כסא ה' והם כנגד כסא כבוד בעי"ן בתי דינים למעלה, וכל זמן שהיו סנהדרין במקומן, היה כבוד ה' חופף על ישראל, כדכתיב (שעיה כה, כג] נגד זקניו כבוד, לכך כתב הרמב"ם (בפיה"מ פ"א מ"ג), שאין בן דוד בא עד שיהיו הסנהדרין (ושעיה כה, כג] נגד זקניו כבוד, לכך כתב הרמב"ם (בפיה"מ פ"א מ"ג), שאין בן דוד בא עד שיהיו הסנהדרין למשפט חודרים, כי עיקר השרית שכינה הוא ע"י סנהדרין, וכמ"ש [תהלים קכב, ה] כי שמה ישבו כסאות למשפט כסאות לבית דוד, משפט זהו סנהדרין על מכונם, ידעו בבירור כל תורה שבע"פ, כי רוח ה' היה חופף עליהם, ולא היה בכל התורה מחלוקת, כאשר מצינו בחגיגה (סז. תוס' ד"ה יוסי) שלא נחלקו רק בענין הסמיכה, כי לא היה פירוד ועץ הדעת טוב ורע זה אוסר וזה מתיר, רק היה מעלמא דיחודא, ועל ידם השפיע ד' לישראל כל טוב, ועל ידם היו כל תלמידיהם זוכים לרוח הקודש כאשר היה בזמן הבית וסמוך לו אחר החורבן, כרשב"י וחביריו של ידם היו כל תלמידיהם זוכים לרוח הקודש כאשר היה בזמן הבית וסמוך לו אחר החורבן, כרשב"י וחביריו שהגיעו למעלה גדולה ונפלאה, ולכך כאשר יבוא אליהו לפני משיח, הוא יחזיר סנהדרין, וימסור להם תורה שבע"פ, כאשר קיבל מפי אחיה השלוני, והוא יסמוך לזקני הדור, ויהיו סמוכים ראויים לסנהדרין, וימסור להם תורה שבע"פ, כאשר קיבל מפי אחיה השלוני, כי לא בשמים היא, אבל הוא יכול למסור תורה שבע"פ כפי קבלתו, שלום בעולם, ואז יצמיח הגאולה שיהיה כסא לבית דרד.

⁴יערות דבש, שם: ולכך מה מאוד צריך כונה בתפלה זו, ועל ידי סנהדרין סמוכים שיהיו מלקים הראוים להיות נילקים, נפטרים מהעונש שבשמים ואפילו מידי כריתות, ולכך היה מעלה טובה בעם כאשר היו ב״ד מכים נילקים, נפטרים מהעונש שבשמים, כאמרם [ב״ר כו-יד] אם יש דין למטה אין דין למעלה, כאשר ועונשים, כי עי׳כ נפטרים מעונש שבשמים, כאמרם [ב״ר כו-יד] אם יש דין עומדת ואינה פועלת כשעדת כתבתי במקום אחר, אלהים נצב בעדת אל [תהלים פב, א], הרצון, שמדת הדין עומדת ואינה פועלת כשעדת אל תשפוט למטה, ועיין בקונטרם הסמיכות בתשובות מהרלב״ח, כמה טרחות לחכמי צפת תוב״ב להקים ענין הסמיכה, והוא בשביל כך, כדי לקבל עונש בידי אדם ויפטר מעונש שמים, וזהו שאומרים בתפלה וצדקנו במשפט, כי על ידי שופטים, יהיו למעלה משפטינו יוצא לצדק:

## מקבץ נדחי עמו ישראל:

Rav Tzadok HaCohen, Resisei Layla, Beis<sup>2</sup>: A person is moved by his heart and his mind. A person who gives both his heart and mind to G-d has given all of himself to G-d. His heart, which is the source physical life, is also the source of emotional and ultimately intellectual life. His heart leads his mind (for better or for worse) in the direction which it desires to go, as it says, יעור וגוי (דעור הבה י, ב). But the mind also moves the heart, as it says, במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד. Therefore, will and mind mutually interact, one affecting the other and in turn affected by the other.

When a person becomes alienated from Ruchnius it becomes very difficult to get out of it, since both heart and mind drag each other in mutually reinforcing circles further and further away. The only way out of this is for the ultimate outside force, G-d, to intervene and pull us out of this mess, for as spiritually ugly as we come, He is our Maker, as it says, אמור לאומן שעשאני כמה מכוער וכוי (תענית כ ע"ב). This is particularly true in these later generations. It is He who gathers us together, i.e. gathers together the scattered aspects of our Nefesh that they should all be united in one place. This is what David meant when he said (ז תהלים כז) my father – my sechel, and my mother – my heart, have both left me, but G-d has intervened to gather up my scattered spirituality,

This restores our spiritual force and allows us to reconnect with our inner righteousness, saving us from the downward spiral.

#### ולמלשינים

וְלַמֶּלְשִׁינִים אֵל תִּהִי תִקְּוָה. וְכָל הָרְשָׁעָה כְּרָגֵע תֹּאבֶד. וְכָל אוֹיְבֵי עַמֶּךְ מְהֵרָה יְכָּבתוּ. וְהַזֵדִים מְהֵּרָה תְּעַקֵּר וּתְשַּׁבֵּר וּתְמֵגֵּר וְתַכְנִיעַ בַּמְהֵרָה בְּיָמֵינוּ. בָּרוּךְ אֵתָּה יְהֹוָה. שוֹבֵר אוֹיְבִים וּמַכְנִיעַ זֵדִים:

<sup>ו</sup>יערות דבש, שם: ובתפלה זו יתפלל האדם על דייני ישראל שיהיו דיינים הגונים וישרים, לא דייני אלהי כםף, דייני בלי תורה, רודפי שלמונים, נוטים אחר הבצע ח"ו, כי אז הקב״ה נפרע מהם וממעמידיהם, ועל עוות הדין כמה מיני פורעניות בא לעולם, כמבואר בפרקי אבות [פ״ה מ״ח], אבל בזמן שהדיינים כשרים, הברכה שרויה בעולם, ולכר

אמרו השיבה וכו' והסר ממנו יגון ואנחה, כי הא בהא תליא:

<sup>2</sup>רב צדוק הכהן, ספר רסיסי לילה - אות ב: השכל והרצון הם שני מנהיגי האדם דלכן אמרו בירושלמי סוף פרק קמא דברכות (ט ע"ב) אי את יהיב עינא וליבא לי אנא ידע דאת דילי. עין רצה לומר עיני השכל ואמרו (עבודה זרה כח ע"ב) שוריינא דעינא בליבא תלי כי העיקר הלב כי ממנו תוצאות חיים. והשכל נמשך אחר הרצון כענין שנאמר (שמות כג, ח) כי השוחד יעור וגו' כי הרצון מטה השכל. ועל זה אמרו (יומא עב ע"ב) למה החיר וגו' ולב אין (משלי יז, טז) ומכל מקום אמרו גם כן (במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד שהשכל מוליד הרצון. ועל זה אמרו (אבות ג, יז) אם אין חכמה אין יראה אם אין יראה אין חכמה שניהם קשורים יחד זה בזה והא בלא הא לא סגי: ואמר (תהלים כז, י) אבי ואמי עזבוני וגו'<sup>2</sup> כידוע אבא ואימא הוא מוחא וליבא ושניהם עזבוני בעוונות אין חכמה ואין בינה בעידן דיצר הרע לית דמדכר ליצר טוב (נדרים לב ע"ב), ואין לנו שכל ולא רצון. רק מכל מקום ה' יאספני והקב"ה עוזרו ויכול לו גם בדורות אחרונים כענין אמור לאומן שעשאני כמה מכוער וכו' (תענית כ ע"ב), והקב"ה הוא אומן שעשאנו כך בלא שכל ובלא בינה שבלב ורצון. הוא יאספנו פירוש אסיפה הוא קיבוץ הנדחים חהו כל עיקר הישועה וקבץ נדחינו וגו' של כל פרט נפש אם יקובצו נדחיו כל חלקי נפשו למקום אחד הוא צדיק ונושע

At a time when many heretic factions had proliferated within the Jewish people<sup>1</sup>, Shmuel Hakatan, one of the Sages of Yavneh, implemented the blessing of <sup>2</sup> ולמלשינים. Though it had become necessary to add this blessing, the original 18 had been fixed as a number deep with symbolism. The Sages were reluctant to add an extra blessing without some hint or source, and had resisted other opportunities to add any blessings to these 18<sup>3</sup>. This they found in the verse אל הכבוד הרעים (the G-d of Glory thunders – i.e. deals with those who don't serve Him), meaning that we should bless G-d for this aspect of Him as well. Rav Yosef felt that the source for the blessing comes from the word אחד in the Shema – G-d is One, and there can be no hope to those who believe in something else. The Gematriah of אחד is 13, which is the position of the blessing. Since the original 18 blessings had been instituted against the vertebrates of the spine, the extra blessing was instituted agains the little vertebrae in the spinal column<sup>4</sup>.

This was not a fixed blessing in the beginning; it was only said from time to time. Even Shmuel Hakatan, the one who formulated the prayer, forgot to say it once<sup>5</sup>.

At the time it was instituted, "[t]he slanderers and sectarians, who did not wholeheartedly indentify with the Jewish people and its traditions, could not easily bring themselves to utter this prayer. Thus it made them much easier to identify and exclude."

Page 153 of 196

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meir Holder, *History of the Jewish People – Form Yavneh to Pumbedisa*, pg. 26: During the final period of the Second Temple, the Jewish people was split into various groups. While most of the people goloowed the *Perushim* (Pharisees), there were many sizeable factions, including the Sadducees (*Tzedokim*), Boethusians (*Beisusim*), Hellenists, Essenes, Judeo-Christians, etc. ... In fact, even during the rebellion agains Rome (66-7- CE/3826-3830), when unity was essential to success, these various groups spent more time and energy battling each other than fighting the Romans.

מסכת ברכות דף כח ע"ב: הני תמני סרי תשסרי הוויין אמר רבי לוי ברכת הצדוקים ביבנה תקנוה ... תנו רבנן שמעון הפקולי הסדיר שמונה עשרה ברכות לפני רבן גמליאל על הסדר ביבנה אמר להם רבן גמליאל לחכמים כלום יש אדם שיודע לתקן ברכת הצדוקים עמד שמואל הקטן ותקנה

מסכת ברכות דף כט ע"א: מי לא תנן רבי עקיבא אומר אומרה ברכה רביעית בפני עצמה רבי אליעזר אומר בהודאה אטו כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן בהודאה אטו כל השנה כולה מי עבדינן כרבי עקיבא דהשתא נמי נעביד כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן כרבי עקיבא תמני סרי תקון תשסרי לא תקון

⁴מסכת ברכות דף כח ע״ב: כנגד מי תקנוה אמר רבי לוי לרבי הלל בריה דרבי שמואל בר נחמני כנגד אל הכבוד הרעים לרב יוסף כנגד אחד שבקריאת שמע לרבי תנחום אמר רבי יהושע בן לוי כנגד חוליא קטנה שבשדרה:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מסכת ברכות דף כח ע"ב: עמד שמואל הקטן ותקנה לשנה אחרת שכחה חדושי הרשב"א ברכות דף כח ע"ב: לשנה אחרת שכחה. ק"ל דמהכא משמע שלא היה רגיל לאמרה, שאלו כן מאי קאמר לשנה אחרת שכחה:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> History of the Jewish People – Form Yavneh to Pumbedisa, pg. 26. There he continues: This may well have had the effect of diminishing the numbers of people who called themselves Jews, but the resulting unity added immeasurably to Israel's strength.

To understand what our intentions should be while saying the words of this ברכה, we must first understand the way of this world, the גלות we are living in, and how it affects us. While in גלות, there are 2 realities that pull us to sin: the actual state of being in אלות and the repercussions of being under the influence of the nation under which we are in גלות rather than under the direct השפעה of Hashem<sup>2</sup>.

<sup>1</sup>אמרו במדרש (תנדבא"ז פי"ט) ביום הכיפורים נוטל הקב"ה עונות ישראל ונותנם על שרו של עשו, אמר, רבש"ע מה כחי שאתה נותן עלי כל העונות, ונטלם הקב"ה ונתנם על בגדיו והם נעשו אדומים, דכתיב (ישעי' סג, א) מי זה בא מאדום וכו' עכ"ל. ויש להבין וכי כך דינו של הקב"ה ליטול עונות מישראל ולהעמיסם על שרו של עשו, הלא ה' לא יעות משפט, והחוטא הוא עונו ישא, ואיך נענש נפש בעד נפש, וגם מה שטען ומה כחי שאתה נותן עלי, באמת הנתינה היא לאבד ולהכרית זכרו, ומה זה שהקב"ה נותן על בגדיו והם אדומים, מה מירה זה ומה טיבו, ומביא קרא מי זה בא מאדום, מה פירושו:

אבל הענין כך, כי הקב"ה שוחר טוב לישראל, וכאשר חוטאים ישראל, הקב"ה אומר גלות ושעבוד הם המביאים לידי כך, ולולי כן לא היו חוטאים, ובאמת התנצלות זו אמת ויפה עד מאוד, אבל הוא לעבירות כגון גזל וחמס ושנאה וקנאה וביטול תורה ותפלה, בזה יש להתנצל עבור הגלות להיותם טרודים במחיתם וקשה גזל וחמס ושנאה וקנאה וביטול תורה ותפלה, בזה יש להתנצל עבור הגלות להיותם טרו"ה אין להם ממש חניה עליהם עול מדהבה, בנפשם יביאו לחמם, ומאין יקחו המן הגורן או מן היקב, בעו"ה אין לאם ממש חניה בקרקע, וכל שעה ממש חייהם תלוים מנגד, וכל עמל אדם למצוא חן בעיני השרים, ואין מקרבין לאדם אלא להנאתן, וכדומה, צרות ותלאות אשר מצאו לאחינו בני ישראל בגולה, הן המפריעים אותם מעבודתם עבודת הקודש בכל עת, ותמיד בעו"ה צרות ויגיעות, עשיר ורש שם נפגשו, אין נקי שאין עליו כובד הגלות, ולבבו בלתי בר וזר לעבודת ה' ותורתו.

^אבל מה נאמר ומה נדבר בעונות זנות ושחוק וקלות ראש, כל הלילה לישב ולרקד כמו שעירים, בחורים ובתולות אנשים ונשים, לנבל פה, ולישב במושב לצים, ולילך לבתי שחוק ומושב לצים של רשעים המרגילים ובתולות אנשים ונשים, לנבל פה, ולישב במושב לצים, ולילך לבתי שחוק ומושב בחילול השבת שעושים ע"י לאדם לכל תועבת ה', ונשים לילך ממש בגלוי בשר חרועות גלוים, ומקרא קודש בטל, רק בדברי הוללות וכרים, מלאכת הדלקת נר וחימום קאפע וכדומה, והולכים כל יום שבת ומקרא קודש בטל, רק בדברי הוללות ושטות אשר לא לרצון לפני ה', ומה יאמרו בקלות ראש, במצות תפילון וציצית והסחת דעת מהן וכדומה בכל מצות, ושיחה בטילה ושטות בבית הכנסת, וקלות ראש בבית כנסת לנהוג קלנא בשכינתא, וכהנה יתר עבירות, וכי יש לתלות בכובד הגש, ולבנו דוי כל הימים, ולמעט במותרות ותענוג:

וכבר אמרו (בבא בתרא ס ע"ב) שרצו לתקן בחורבן לבלי ממש לאכול בשר ולשתות יין ולבלי ליקח נשים, וגם הנשים לא ילכו בבגדי צבעונים (נדה סא ע"ב), רק הקילו בשביל קיום המין ולהקל מעל כתמיהן, ואיך נרדוף אנחנו המותרות, ואיך ילבשו הנשים משבצות זהב ואבני חפץ וכלי יקר בדמים יקרים בעו"ה, ואסרו למלאות אנחנו המותרות, ואיך ילבשו הנשים משבצות זהב ואבני חפץ וכלי יקר בדמים יקרים בעו"ה, ואסרו למלאות פינו שחוק בעולם הזה, ואמרו (סוטה מח.) זמרא בביתא חורבא בסיפיה, בעו"ה נהפך אשר אין בית אשר לא שוררו וישמחו כמשוש לכל הון יקר, וא"כ לכאורה אין לתלות זה בכובד הגלות, אבל באמת גם זה נתלה בו, כי יש להבין מה שאמרו (תדא"ר פי"ח) כביכול השכינה בגלות, וכמ"ש תו' בסוכה (מה. ד"ה אני והו), ובעיכול, כאשר הפיוט כהושעת אלים בלוד עמך וכר', מורה כולו ע"ז, וכמ"ש חת' בסוכה (מה. ד"ה אני והו) והענין כך, כי שפעת הקב"ה לארץ היה ע"י ישראל ומקדשו, ומשם נתפשט התמצית מעט לעכר"ם, וע"ז נאמר (ע"י ישעי" סה, יג) עבדי יאכלו וישבעו והמה ירעבו, אבל לאחר החורבן, הקב"ה שם השפע בשר של אומה שאנו אצלו בגלות, ומשפיע לשר ההוא, והוא משפיע לנו, וזהו מ"ש בירמיה (ירמיה מט, לח) ושמתי כסאי בעילם, ומפרשים כי שם הקב"ה בשר של פרס - הוא עילם - השפע, ועל ידיו אנו מקבלים, וכן הוא בכל גלות, וגלות אחרון המר הזה, הוא ג"כ הקב"ה שם השפע בידי האומה של עשו שאנו אצלם בגלות, הוא המקבל מחדינים בודי האומה של עשו שאנו אצלם בגלות, הוא המקבל מחדינים בידי האומה של עשו שאנו אצלם בגלות, הוא המקבל מחדינים בידי האומה של עשו שאנו אצלם בגלות, החדינו בוה למאוד תלמידי האר"י זללה"ה, שלכך נאמר (ישעיה כא, יא) אלי קורא

ובדרך הטבע והשכל, כאשר השר מהאומה הלזה מקבל השפע, ומסתמא בוחר לאומה שלו והנלוים אתו הטוב והמובחר, ולנו נותן רק התמצית מיעוטא דמיעוטא, ולכך נאמר (פסחים מב ע"ב) אי מלאה זו חרבה זו, רק לפעמים אנו מקבלים השפע משר האומה בעצמו, ואז הרי אנו בבחינת עבדים, כי עבדים אין מקבלים פרס מאדוניהם בעצם רק ע"י שליח ומשרת, וכן אנו, ולפעמים הם נותנים השפע למשטרי וצבאות השמים, שהם מאדוניהם בעצם רק ע"י שליח ומשרת, וכן אנו, ולפעמים הם נותנים השפע למשטרי וצבאות השמים, שהם הגלגלים, ועל ידם אנו מקבלים והם בבחינת נשים שהם מקבלים מהגלגלים, אנו בבחינת שפחה שמקבלת מיד בבחינת אשה, ונותן הוא בבחינת גבר, וא"כ אנו שמקבלים מהגלגלים, אנו בבחינת שפחה שמקבלים מהשרים, גבירתה, כי הגבירה היא בעצמה מקבלים מדברים האלה, וכ"כ הרב בעל העקידה ז"ל:

ולכך נאמר במדרש, וחפרה הלבנה ובושה החמה, כי לעתיד לבא יבקשו חמה ולבנה להעיד על ישראל שכפרו ברית, ויאמר להם הקב"ה נשים אתם ואין עדות לנשים עכ"ל. וזהו הכונה, כשהם מקבלים מהשר כנ"ל, הם ברית, ויאמר להם הקב"ה דמסאבא גם כן, ובזה היה בחינת כישוף, כי צבא השמים היה מצד סטרא דמסאבא, נפתו אחר שרו והם מסטרא דמסאבא גם כן, ובזה היה בחינת כישוף, כי צבא השמים היה מצד סטרא דמסאבא, ומפתים לבני אדם למרוד בה', ועיין בפי' משניות להרמב"ם בע"ז פ' ר' ישמעאל (דף נד ע"ב) כאשר הפליג בזה ע"ש, ולכך בארץ ישראל כשהיו יושבים על אדמתן והיו מקבלים מן כבוד ה', לא היה כישוף לצבא

The actual גלות forces us to become more world-dependent and financially unstable. This in turn leads to חטאים the likes of thievery, hatred, jealousy, and ביטול תורה. The reality of being under the שור (in our present גלות) affects us in a completely different way. "יכי יצר לב האדם רע מנעוריוי" - man's natural tendency is to sin. However, יד, in His ultimate kindness, gives us a הארם שור which helps us counter that inclination. When the בהמייק stands, ry gives to the world via כלל ישראל and the שיראל in then disseminates further to the rest of the nations. However, when, אלות we are in אלות, we are in אלות, and he distributes the שור to the world. As is logical, the ש gives his nation the best of יד's gifts and we receive only the "leftovers." This includes the רוח טהרה that Hashem gives to the world. Because we lack a substantial amount of שהרה we cannot properly counter the יצר הרע. We are hence pulled by him to sin.

With this background knowledge, we doven to Hashem that He should pin our sins on the אומות העולם for in reality they instigate our sins. Furthermore, we ask אומות העולם

השמים, כי מאנו לקבל מאתם קטורת זרה ועבודת טלמסאות מנמוסי עובדי נוגירמסאיס, כי היו כולם קודש, ולכך נאמר (במדבר כג, כג) כי לא נחש ביעקב ולא קסם בישראל, ולכך כשהם נפתים לסטרא אחרא, והם רוצים להעיד על ישראל, ונמשכו אחריהם לשנוא לישראל, אמר להם קב"ה נשים אתם, כי הם מקבלים מהשר כנ"ל, ולכך צעק דוד בעבור כנסת ישראל בגולה (תהלים קכג, א) אליך נשאתי את עיני היושבי בשמים, הרצון אעפ"י שאנו מקבלים דרך צבא השמים, מ"מ עיני אליך, כי ידעתי כי אתה משפיע ראשון והכל ממך, ואתה הוא היושב ומשפיע בשמים, שהם גלגלים ומזלות ומשטרי שמים. ואמרו הנה כעיני עבדים אל יד אדוניהם וכו' וכעיני שפחה אל יד גבירתה כנ"ל, וקאמר אעפ"כ עינינו אל ה' עד שיחננו, וא"ש:

וכבר אמרתי כי באמת היצה"ר וכח הטומאה גובר בעולם עד שכמעט א"א לעמוד בו ולכבוש אותו, אם לא ע"י השפעת רוח הקודש ממעל, כי אין בעפר משלו כמש"ל, וה' הוא השולח עזרו מקודש, והנה ברבות השפע אשר אנו מקבלים מיד ה', רבתה הטהרה והיראה והחכמה והמדע בישראל, כי עזר ה' הוא לכבוש רוח הטומאה אנו מקבלים מיד ה', רבתה הטהרה והיראה והחכמה והמדע בישראל, כי עזר ה' הוא לכבוש רוח הטומאה וסטרא דמסאבתא, ובקל היה אפשר לשמור המצות, אבל באשר השפע שורה בחוך שרו של האומות, והוא לוקח לעצמו המובחר ונותן לנו מיעוטי דמיעוטי השיריים, א"כ אין זה מספיק לעמוד בחיל נגד יצה"ר, ותש כוחנו בעו"ה, ובזה רפו ידינו אשר נפתה לבנו לקול יצה"ר, ומכף רגל ועד ראש אנו מלאים עונות וחטאים, כי מי יעמוד בעדנו ויצר לב אדם רע מנעוריו, ומזה בא שישנם אצל אומות העולם חכמים גדולים נבונים רבים בחכמות וחריפות, ונמצא בהם חסידי אומות העולם גם כן, והוא הכל מן השפע הטוב שמקבלים לעצמם, וזהו שפחה כי תירש גבירתה, שלוקח לעצמו כל טוב, ולכך לעתיד לבא שהבטיח ה' למנוע השפעה מהם, יהיה סר חכמתם, ולכך נאמר [עובדיה א. ח] והאבדתי חכמים מאדום ותבונה מהר עשו:

וא"כ יש כאן ב' טעמים על ביטול התורה בגולה, אחד מצד הגלות בעצמו וכמש"ל, שמונע למצות הרבה וגורם עוונות הרבה, ואחד מפאת שפעת ה' ששם בשר האומה, והוא מונע מאתנו השפע, ועי"כ אין בנו כח לעמוד נגד יצה"ר, וכבר ידוע כי שרו של עשו אדום, אדום הוא ואדום לבושו, וכדכתיב [ישעיה סג, א] מי בא זה מאדום, יצה"ר, וכבר ידוע כי שרו של עשו אדום אדום הוא ואדום לבושו, כי ההשפעה הוא מתלבש בשרו של אדום והוא אדום, וכשהקב"ה שם השפעתו בשרו, נאמר בו אדום לבושו, כי ההשפעה הוא מתלבש בשרו של אדום והוא אדום, ובזה יובן דברי מדרש הנ"ל, כי הקב"ה נוטל עונות עמו ישראל ונותן אותם על עשו, הרצון כי ע"י גלות מר וכבד עי"כ באים כל עונות לישראל, והוא השאור שבעיסה והכל בא מצדו, ולכך נותן כל עונות עליו, וטוען שרו, רבש"ע אמת עבירות שבאים ע"י גלות, אבל עבירות שאין כח גלות לגרום ואין אלו מצד הגלות, כי לא כל מה כחי שאתה נותן עלי כל העונות, והיינו הלא יש עונות שאין כחי לגרום ואין אלו מצד הגלות, כי לא כל כך כחי גדול, והקב"ה רמו לו טעם שני שכתבתי, כי ע"י השפע שמתלבש בו, בא מיעוט השפע לישראל והם עלולים לעונות, כי א"א לכבוש יצה"ר כנ"ל, וחו שנטל הקב"ה ונתנם על לבושו, הרצון ע"י שהשפע מתלבש בשלו של עשו, מחמת זה באים עונות, ולכך נעשה לבושו אדום כנ"ל, כדכתיב מי זה בא מאדום, ולכך העונות, הנתונים על לבושו הם אדומים, כי ע"י אדום נעשו, והוא הגורם לעונות במיעוט השפע, ועי"כ באים עונות, ונכנו והוא הגורם לעונות במיעוט השפע, ועי"כ באים עונות, ונכוו והוא הגורם לנונות במיעוט השפע, ועי"כ באים עונות, ונכוו והוא הגורם לנונות במיעוט השפע, ועי"כ

ובזה תבין מ"ש יצחק (שבת פט,) בהתנצלותו על ישראל, שאמר על עונות ישראל להקב"ה, פלגא עלי ופלגא עלך, וזהו הכונה, כי קצת עונות באים בטבע מחמת גלות וקצת עונות באים מחמת שהשפע בשרו של אומות עלך, וזהו הכונה, כי קצת עונות באים בטבע מחמת גלות וקצת עונות באים מחמת כז, מ), ועל ידי זה גבר העולם כנ"ל, והנה הגלות גרם יצחק בברכות והיה כאשר תריד ופרקת וכו' (בראשית כז, מ), ועל ידי זה גבר כחו בגלות המר הזה, אך שתהיה השפע מתלבשת בשרו, לא היה מפאת יצחק, רק מן ה' היתה זאת, ולמענכם שלחתי בבלה אמר הכתוב. ולכך אמר יצחק פלגא מקצת

עונות עלי, כי הוא גרם להם טבע הגלות, וזהו היה בסיבתו, ופלגא עלך, והבן

remove the influence of the גויים from us and once again restore us to a state where He will reign supreme, disseminating to the world through כלל ישראל once again <sup>1</sup>.

In addition to these thoughts, the Yaaros Devash tells us that when one says this blessing he should intend that all מינות will be uprooted from the Jewish nation, all will believe in the Oral and Written Laws without doubts, and no one will question the authority of the Sages<sup>2</sup>.

## והודים מהרה תעקר.

In addition, when we say the words והזדים מהרה תעקר we have a specific nation in mind:  $^3$ עמלק. In this way, while we say the words of this ברכה, we are actually fulfilling a זכירת עמלק of מצות עשה is not merely a remembrance; it is an act of renewing our hatred against them and a תפילה that any punishments of which מישראל are deserving, חייר, should fall upon  $^5$ עמלק.

# ולמלשינים אל תהי תקוה:

We do not only look forward to the downfall and destruction of the evil – that in the end they should be defeated, but we also pray that, prior to that, they should feel that they have no hope. For it is characteristic of arrogant and evil people (like many terrorist groups today) to feel that even when it should seem obvious to them that the forces of good are much stronger than they, they still continue to wreak their destruction in the arrogant belief that in the end they will be victorious. To counter this we doven: let them feel that they have no hope.

## *והודים*.

This is a term referring to people who are so arrogant that they cannot accept that anything could possibly exist other than that which their own minds could grasp.

ולכך בתפלתינו יש להתפלל שהקב״ה ישים כל עונותינו על מצירי ישראל, כי הם היו סיבה לעונות, וישים ללבו להתפלל שה׳ יסלק השפע מהם, וישפיע אותנו מידו הקדושה כמאז ומקדם:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש — ח״א דרוש א: בברכת ולמלשינים,ישים אל לבו שיהיה נעקר מינות מישראל, ושיהיו מאמינים בתורה שבכתב ושבע״פ אמונה בלי דופי, ולא יהיה בקרבם שרש פורה ראש ולענה, להמרות פי חכמי ישראל השלמים המלמדים תורה ברבים

³יערות דבש – ח״א דרוש א: גם ישים ללבו להתפלל על אבדן עמלק באמרו ומלכות זדון, שהוא עמלק, שבא בזדון על ישראל, מתעבר על ריב לא לו

כי משנאי ה' אשנא<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ובזה מקיים מ"ע זכור את אשר עשה לך עמלק, וחובה עלינו לנטור לו איבה, כי משנאי ה' אשנא, וישים על לבו כי כל פורעניות הראוים לבוא על ישראל ח"ו, יבואו עליו:

Torah requires humility to recognize that there is a G-d above Oneself who may be a source of wisdom higher than humans could ever imagine<sup>1</sup>.

## על הצדיקים

ַעל הַצִּדִיקִים וְעַל הַחֲסִידִים. וְעַל זִקְנֵי עַמְּך בֵּית יִשְּרָאֵל. וְעַל פְּלֵיטַת סוֹפְרֵיהֶם. וְעַל גַּרֵי הַצֶּדֶק. וְעָלֵינוּ. יֶחֱמוּ רַחֲמֵיך יָהֹוָה אֵלהֵינוּ. וְתֵן שָּׁכָר טוֹב לְכָל הַבּוֹטָחִים בְּשָׁמָך

## על הצדיקים.

The צדיקים bring ברכה, goodness, and life into this world. In fact, it is in their merit that we live. And so, says the Yaaros Devash, it is important that we pray for their well-being, for our existence is dependent upon them<sup>2</sup>.

## <u>זעל גרי הצדק.</u>

In a time where the majority of us are holding so low we must look up to the גר, a person who was truly אמת. The Yaaros Devash goes as far as to parallel the the Yaaros Devash goes as far as to parallel the who, like the גר, was surrounded by a spiritual darkness, by people who did not recognize the Creator, and yet came to realize G-d's existence on his own. It is hence encumbent upon us to pray for his well-being, to pray that he won't return to his former way of life, and to actively put into ourselves a love toward the גר. And so it is that if we say this ברכה properly we fulfill the מצוה מלונות הגר לה מצוה מלונות המלונות מצוח משום בחלם.

#### ולא נבוש כי בך בטחנו:

רב צדוק הכהן, פרי צדיק (לחנוכה - אות ב בבראשית עמ' 140): רב צדוק הכהן, פרי צדיק (לחנוכה - אות ב בבראשית עמ' 140): ומצד חכמתם היה להם התנשאות וגסות רוח והתלוצצו מכל אמונות הקודמות ואף מעבודה זרה וכישוף. ואמנם רצו לבטל גם התורה הקדושה ודבר נבואה, כי אמרו אם היה מציאות נבואה מעבודה זרה וכישוף. ואמנם רצו לבטל גם התורה הקדושה ודבר נבואה, שלא השיגו בחכמתם הדברי תורה לא בעולם שהשין חכמה בעולם רק מה שהם משיגים ועל כן נקראים זדים. ויעקב אבינו ע"ה זכה לתורה על ידי שפלותו בעיניו כמו שאמר קטונתי מכל וגו', ונאמר יעקב כי קטן הוא דדברי תורה מניחין מקום גבוה והולכין למקום נמוך וסימן לגסות הרוח עניות דתורה (קידושין מט ע"ב) ואמרו אין דברי תורה מתקיימין אלא במי שמשים עצמו כמי שאינו (טוטה כא ע"ב). וזהו זדים שהוא קליפת הגאוה ובברכת המינים וכל הודים ומכוי, ובחתימה ומכניע ודים שהוא שורש הכפירה שבא מגאוה.

יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת על הצדיקים, ישים אל לבו להתפלל בטובת הצדיקים, כי בטובתם אנו  $^{1}$ חיים, וכל זמן שצדיקים בעולם, ברכה וטובה וחיים בעולם

<sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: וביחוד להתפלל על טובת גרי צדק, וישים ללב לאהוב אותם כנפשו ולקיים מצות ואהבתם את הגר, ומכ"ש בזמן הזה שאנו בתכלית השפלות ושחים עד לעפר, כמעט לא נשאר בנו עוד רוח חיוני, ורשעים בתכלית הרוממות, והוא הכיר האמת, הרי זה ממש מעשה אברהם אבינו שהכיר ה' בתוך עולם חשוך והאיר ממזרח צדק, ואף הוא כמוהו, הלא חיוב עלינו לאהבו ולנשק רמיסת רגלו, והמרבה לאהוב הגר, אוהב ה' ותורתו, כי אהבתו לגר תלוי באהבת המקום ותורתו, כי הלא זה סיבת אהבתו: ולכן מאוד יש לשים לכו להתפלל מאוד בטובתו, ולבל יחזור לסורו ח"ו מחמת כובד הגלות

According to נוסח ספרד, the words ולא נבוש כי בך בטחנו appear before the conclusion of this ברכה.

When we say these words we need to remind ourselves that embarrassment in this world is fleeting whilst embarrassment in the World to Come is deep and lasting. When a person is judged for his sins, he stands, embarrassed, in front of G-d Himself and all of the angels in heaven shame him. Voices are called out through the heavens that "impure one, you should move away; it would have been better for you to not have been born; woe is to you and woe is to your soul; etc." The souls of his relatives stand from afar and add, "woe is to you; why did you bring us this terrible shame, woe to you, you wicked son", and in front of their eyes destructive angels grab him and take him away.

This is the ultimate, eternal and lasting shame. Because of this Rabbi Akiva stated that it is better to be called a fool all of one's life than to be considered a rod's eyes for even a single hour.<sup>1</sup>

The meforshim struggle to explain why just these different categories of people – צדיקים, חסידים, זקני ישראל, פליטת סופריחם, גרי הצדק and ourselves, are brought here. Clearly, this is a brocha having to do with the brocho that we may have Bitachon in HaSh-m and that HaSh-m will reward us for this. Different people have different bitachon challenges and these catagories represent the cross-section of those challenges: the Tzadik, whose commitment is to all of Halacha, the Chasid, who operates beyond the levels of the halacha, the leaders, Ziknei Yisroel (in which case Pleitas Sofreihem could refer to those who are Torah scholars, but not necessarily leaders of the generation,) Geirim, and ourselves.

# ולירושלים עירד

וְלִירוּשֶׁלִיָם עִירְךָ בָּרָחֲמִים תָּשׁוּב. וְתִשְׁכֹּן בְּתוֹכָהּ כַּאֲשֶׁר דְּבַּרְתָ. וּבְנֵה אוֹתָהּ בְּקָרוֹב בְּיָמֵינוּ בִּוְיָן עוֹלְם. וְכִפֵּא דְוִד מהרה לתוֹכה תכין:

## <u>בונה ירושלים.</u>

The Yaaros Devash2 states that "we do not need lengthy explanations to explain this ברכח, as anyone with a Jewish neshama will feel pain in his heart when he recalls the

<sup>1</sup>יערות דבש: ובאמרו ולא נבוש כי בך בטחנו, ישים ללבו דלא ייעול בכיסופא בעלמא דאתי קמיה מלכא קדישא, כי מה היא הבושת בעוה"ז, לפני מי הוא מתבייש, לפני בן אדם חציר ינתן הבל ורעות רוח, ועד זמן מה יאריך הבושת או הכבוד, הלא הכל כצל עובר שמתביישים, ובקץ ימים הם לעטרת תפארת ונשכח הכל, וכן להיפך, וכמעט שהכסף וקירבה אל הרשות משכיח הכל הכבוד והבושה, לא כן בעוה"ב, שהוא נכסף מבויש בעיני יוצר בראשית, וכל מלאכי מעלה מביישים אותו, וכרוז קרא בחיל, סורו טמא אל תגעו למו, דא פלניא בעיני יוצר בראשית, וכל מלאכי מעלה מביישים אותו, וכרוז קרא בחיל, סורו טמא אל תגעו למו, דא פלניא דעבר על פולחנא דמריה, טב ליה דלא איתברא, ווי ליה, ווי לנשמתיה, וכהנה כרוזים מכל עולמות, ואפילו נשמת קרובים עומדים מרחוק ואומרים לו, ווי לך, מה עשית אשר הבאת עלינו בושה וכלימה הזו, אי בן רשע, עליך נאמר בן כטיל תוגת אמו, מה עשית, למה עכרתנו וגרמת לנו כל הבוז וקלון הזה, ולעיניהם באים משחיתים מחבלים וחוטפים אותו, והם צועקים מרה וי וי לכל זה, אוי לנו כי יולד לנו בן כזה, ובצרה זו וכלימה תמיד זמן רב, וזהו תכלית הבושה וכלימה, אוי לאותה בושה, ולכן היטב אשר דיבר עקביא [עדיות פ"ה מ"ו] מוטב שאקרא שוטה כל ימי, ואל אעשה עצמי רשע שעה א' לפני המקום:

יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת ולירושלים ואת צמח וכו', אין צורך להאריך, כי צריך להוריד דמעה מאין  $^{1}$  הפוגות, על בנין ירושלים והחזרת קרן דוד, כי היא תכלית שלימות אנושי, ואם אין לנו ירושלים ומלכות בית

destruction of Yerushalayim and of Malchus Beis Dovid". The Malachim mourn night and day for Yerushalayim, so how can we not feel this lack and mourn for the חלול השם that resulted from its destruction?

When Yerushalayim is restored to its proper glory man will reach completion as well.

#### את צמח דוד

ֹאֶת צֶמֶח דָּוָד עַבְדְּרָ מְהַרָה תַצְמִיחַ. וְקַרְנוֹ תָּרוּם בִּישׁוּעָתֶרָ. כִּי לִישׁוּעָתֶךָ קוּינוּ כָּל הַיּוֹם. בָּרוּךְ אֵתָּה יְהֹוָה. מַצְמִיחַ קרן ישוּעה:

We doven for Mashiach but not for Olam Haba, i.e we ask for a Yeshua in thisworldly terms, for Tefila is חיי שעה.

## שמע קולינו

שָׁמַע קוֹלֵנוּ. יָהֹוָה אֱלֹהֵינוּ חוּס וְרָחָם עָלֵינוּ. וְקַבֵּל בְּרָחֲמִים וּבְרָצוֹן אֶת תִּפָּלֶתֵנוּ. כִּי אֵל שׁוֹמֵע תִּפְּלוֹת וְתַחֲנוּנִים אָתָה. וּמִלְפָנֶיךָ מַלְכֵנוּ. רֵיקָם אֵל תְּשִׁיבֵנוּ: כִּי אַתָּה שׁוֹמֵע תִּפְלַת עַמְּך יִשְׁרָאֵל בְּרָחֲמִים. בָּרוּךְ אֵתָּה יִהֹוָה. שׁוֹמֵע תִּפְלָה:

## .<u>שמע קולנוי</u>.

The שמע קולנו of שמע קולנו is a most opportune time to pray for all personal needs. The Yaaros Devash points out that it is proper to mention all of a person's needs, both large and small, and that he should pray for success in anything specific that he wants to accomplish that day. Clearly, if there is a ברה in his home he is obligated to pray for salvation, and even if there is a joyous occasion taking place he should pray that he should not come to sin through it.

דוד, למה לנו חיים, ולירושלים יקרא כסא ה', וכן בדוד שישב ממש כעין מרכבה עליונה, כדכתיב [דה"א נט, כג] וישב שלמה על כסא ה', ואם מלאכי מעלה קוראים בבכי וקינה על חורבן ירושלים יום ולילה לא יחשו, והם אבילי ציון, איך נחשה אנן ולא נבכה על חילול השם שנתחלל בחורבן ירושלים ואבדן מלכות בית דוד, והם אבילי ציון, איך נחשה אנן ולא נבכה על חילול השם שנתחלל בחורבן ירושלים ואבדן מלכות בית דוד, וחחייב כל איש לומר בלבו, רבש"ע הריני מוסר נפשי על קדושת שמך, ואם אין אני כדאי לראות בבנין ציון יהחזרת מלכות ב"ד, אמות על קדושת שמך ועיני לא יהיו רואות, אפס בנה ירושלים והצמח קרן דוד למען ייתקדש שמך, ותרחם על בניך העלובים, נטושים בגולה, הסובלים על יחודך ומקדשים שמך ברבים, היות כי בעו"ה חורבן ושוממות מקדש תפארתינו ואבדן מלכות ב"ד, ידוע לכל כמה העדר וחסרון טובה שגורם לנו, ממשירדנו מחיים למות, וכן להיפך, בשוב ה' וכו' היינו כחולמים, כי כמו חלום יש בו חלק ס' ממיתה, כך אנו מחים, ולכך אין צריך להאריך בדה, ומי אשר לו רק נשמת ישראל, להיפן, כי נרגיש כי היה בנו רק חלק ס' מחיים, ולכך אין צריך להאריך בדה, ומי אשר לו רק נשמת ישראל, הלא לבבו נשבר בקרבו בזכרו חורבן ירושלים וזכרון מלכות ב"ד שנפסק בעו"ה:

<sup>1</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: בברכת שמע קולנו וכו׳, בו ישים כל מגמותיו לה׳ להתפלל לו על כל צרכיו אפילו דבר קטן או גדול, לא יבצר דבר מה שלא יתפלל בו לה׳, אם צריך לעשות שידוך עם עצמו או בניו ובנותיו, יתפלל לה׳. לסחורה יתפלל לה׳, שיצליחו ויוליכו בדרך הישר. כללו של דבר, אין דבר מה שרצונו לעשות בו ביום, מה שלא יתפלל לה׳ להצליחו ולהוליכו בדרך הישר ונכון, ואצ״ל אם יש לו ח״ו איזה צרה בתוך ביתו, שצריך להתפלל, וכן אם יש לו איזה שמחה, שיתפלל שלא יחטא בשמחה ולא יקרהו עון שלא תהיה ח״ו שמחה שאחריה תוגה. A person should add individual requests in his own language, as G-d desires prayers that emanate from the heart. These prayers are considered to be beautiful, clear prayers in the eyes of G-d.<sup>1</sup>

When a person prepares all his  $\pi$  to ask G-d in his tefillah each day his tefillos will not be said by rote, as he will put thought and feeling into his words. Such a tefilla is a complete, ideal prayer; a prayer that comes from the depths of the heart.<sup>2</sup> By way of praying like this a person will realize that nothing in this world happens by chance; through his actions and prayers he can effect great changes to his own life. He will also see that he has to listen to  $\pi$ , as all that happens in this world is through the Will of G-d. If something good happens to him it is because G-d willed it to happen, and vice versa.<sup>3</sup>

An added benefit of asking  $\sigma$  for specific, personal needs in tefillah is that this will prevent a person from sin, as how can one request something from G-d (i.e. a marriage partner, children, money) and then use that very same blessing to go against G-d's wishes? Therefore, someone who prays for his needs will not come to sin.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ועל כל ענין מה שעוסק, יתפלל בלשונו, ואף כי לשונו לשון עלג ואינו יכול להתפלל בלשון עברי כראוי, הוא חביב לפני הקב״ה כאילו הרבה להתפלל בלשון רחבה שפה ברורה ונעימה וצחה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: וע"י תפלה זו, ישמע ה' לקולנו ויצא לנו תועלת, כי תפלה זו ודאי בכונה, ולא יהיה פיו ולשונו מדבר ולבו בל עמו, כמדבר בהרגל וכמצות אנשים מלומדה, כי אם מתפלל בכל יום דבר חדש מה שצריך לו באותו זמן ועת, וגם מסדר תפלתו בפיו אם כן לזה צריך כונה ודאי ואי אפשר להתפלל בלי כונה מיוחדת, וא"כ יוצא ידי תפלה גמורה, כי זהו העיקר, התפלה הבאה ממעמקי הלב, דכתיב [תהלים קלא, א] ממעמקים קראתיך, היינו מעמקי הלב

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>יערות דבש — ח״א דרוש א: ועוד עיקר התועלת, שקובע בלבו כי אין אדם ואיש ישראלי ניתן למקרים וסדר הזמן, עד שאין צריך תפלה, רק תלוי במזלו וחריצות ענינו ושקידת מעשיו והשגחה בדרכיו, כי אם החריצות והשקידה והפעולה הכל שקר, ומה׳ נתכנו לאיש ישראלי כל עלילות מצעדיו, ואינו נוקף אצבע מלמטה עד שיכריזו עליו מלמעלה [חולין ז ע״ב]:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>יערות דבש − ח"א דרוש א: ובזה יתן אל לבו, איך החיוב עליו לשמור פי מלך מלכי המלכים מלכו של עולם, כי הכל מאתו בהשגחה פרטית, וכל מה שקרה לו מנזק וצער, הכל מה' הוא, וכן כל מה שהיה לו מהרוחה ועדן, היה מה', וא"כ למה זה לשקר ילך שובב בדרך לבו אחרי הבצע וחמדת הזמן הכלה כענן, ואם יגע עד למחר וה' לא צוה לא יהיה, ואיך יבקש מה' עושר להכעים בו לבורא. וכן אם כל שאלתו יהיה מה', לא יעלה עללבו לחטוא בו, דרך משל, אם יבקש מה' אשה, לא יעלה על לבו לחטוא בה ולילך אתה בפריצות וכדומה, וכן בנים, לא יעלה בלבו לחטוא בהם, דרך משל, לגדל בנים ח"ו לתרבות רעה ולגדלם בכל דרכי רשעים בעו"ה, ולהבדילן מתורת ה' ומבית תורת יהודים עודנו בכפו תורת ה', כאשר כמעט יגדיל, יבליעו ללמדו לשון צרפת וכתיבה וחשבון וריקוד וכדרך נערים עם בתולות, ונתמעטו מעינות התורה בעו"ה ממש לא שעה ביום, ואם יהי לו בנות להדריכן בדרך פריצות בלבושי יקרים ויתר חוקות זרים, ולהשיאן לבני בלתי בני תורה, הזו אשר ביקש מה', וכי יבקש אדם מחבירו תן לי כך, כדי שאהיה עושה בו לך מורת רוח, הלא זה רחוק מהטבע, ואיך יבקש איש כזאת מהשם. ולכן המתפלל תמיד על כל צרכיו מה', לא במהרה הוא חוטא, וכן אמר דוד [תהלים לז, ה] גול על ה' דרכך וכו':

# 5. The Last Three Brochos

The Sages tell us that the first three blessing are praises to our Master before asking for our needs in the middle blessings. The last three are like a servant who has received his request and is now taking his leave<sup>17</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דאמר רבי חנינא ראשונות דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו אמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו ונפטר והולך לו

רְצֵה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ בְּעַמָּך יִשְׁרָאֵל וּבְתָפָלָתִם וְהָשֶׁב אֶת הָעֲבוֹדָה לִדְבִיר בֵּיתֶךָ. וְאִשֵּׁי יִשְׁרָאֵל וּתְפָּלָתִם. בְּאַהֲבָה תִקבֵּל בָּרָצוֹן וּתָהִי לָרָצוֹן תַּמִיד עָבוֹדָת יִשְׁרָאֵל עַמֵּךָ:

#### רצה:

In the arrow of rest we should have in mind to give ourselves over in the service of 'n. We should picture ourselves as if we were tied to the mizbeiach, prepared to be a korbon. The benefit of this mindset is that if we imagine ourselves as being fit and ready to be sacrificed to G-d we will stay away from sin and repent if we do, as a korbon is not allowed to have any flaws and sin is a blemish.

(We should desire to die על קדוש which is compared to the korbon olah that is completely for G-d. When a person dies to sanctify G-d's Name his sins are removed and he is therefore a perfect korbon: blemish-free.)

#### והשב את העבודה:

We ask r to return the Avoda through which the world can come to its purpose and completion.<sup>2</sup>

Before bringing a קרבן a person does תשובה. Because tefillah is in place of korbonos we have the מדר הברכות of Avoda: through the ברכה סדר הברכות we can prepare ourselves for this ברכה of Avodas HaKorbonos.<sup>3</sup>

#### ותחזינה:

When praying that we should see הי return to Jerusalem we should pray that this homecoming should be in our own merits, as we know that our eyes will only be able to see the גאולה if it comes through us (as opposed to coming in the merit of our forefathers). יח promised to redeem the Jews from exile in the merit of their suffering

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת רצה ימסור נפשו לעבודת ה', ויעלה בלבו כאלו נעקד על גבי המזבח ואש המזבח יוקד בו, והרי הוא עולה כליל לה', ויתאוה מאוד שיהרג על קידוש השם שהוא עולה כולו כליל לה', כי אם יכן לזבח, צריך שלא יהיה בו מום, ואם חוטא באיזה אבר, הרי זה מום לא ירצה, ...וכאשר נאמר כי אם יכן לזבח, צריך שלא יהיה בו מום, ואם חוטא באיזה שבר, הרי זה מום לא ירצה, של פסח או גזול וחולה - חולי נפשות - הירצה ה', אבל במוסרו עצמו על קדושת השם יתעלה,... השם יתברך, הרי אין כאן מום, כי הרי סר חטאיו, ולכך יתאוה להיות נהרג על קידוש השם יתעלה,...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ויתפלל מאוד לה' שתחזור העבודה למקומה, כי שם נעשה תיקון עולמים... וי וי, איך יערב לנו לאכול ולשתות, קרבן שנ' בו ריח ניחוח לה', יוצר עולם ומלואו יש לו נייחא מקרבן ונאבד ממנו, איך נוכל לינום, ולא נשכב לעפר ונדום, כי ניטל מחמדינו, וע"ז דוה לבנו, על הר ציון ששמם שועלים הלכו בו ונשבתה העבודה, ובשברון לבב יתפלל שתחזור העבודה לירושלים, כי היא תכלית השלמות:

וקודם הקרבת הקרבן צריך תשובה, ולכך כל סדר ברכות ותפלה, קודם לזה צריך לתקן עצמו בתשובה לבל $^{3}$ יראה בו מום

through גלות and accepting the pain with love, believing in G-d and waiting for His salvation.<sup>1</sup>

We have already dovened for the Beis HaMikdash. Now we doven that HaSh-m should accept our Avoda. (Although this is one of the last 3 blessings of thank you, the Beis Elokim explains that even these contain requests.) We see from this that the idea of the Beis HaMikdash has independent value from the Avoda and vice-versa.

#### מודים

מוֹדִים אֲנַחְנוּ לָךָ. שָאַתָּה הוּא יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ לְעוֹלָם וָעֶד. צוּר חַיֵּינוּ. מָגַן יִשְעֵנוּ אַתָּה הוּא לְדוֹר נְדוֹר: נוֹדֶה לְּךָ וּנְסַפֵּר תְּהַלְּעֶרְ<sup>2</sup>, עַל חַיֵּינוּ הַמְּסוּרִים בְּיָדֶךָ. וְעַל נְשְׁמוֹתֵינוּ הַפְּקוּדוֹת לָךְ. וְעַל נְסֶיךָ שֶׁבְּכָל יוֹם עַמָּנוּ. וְעַל נְפָלְאוֹתֶיך וְטוֹבוֹתֶיךָ שֶׁבְּכָל עַת. עֶרָב נְבֹקר וְצָהֶרִים: הַטוֹב כִּי לֹא כָלוּ רָחֲמֶירָ. וְהַמְּרָחֵם כִּי לֹא תַמּוּ חֲסָדֶירָ. \* מֵעוֹלָם קּוִּינוּ לְךָ:

## מודים:

is the blessing of הודאה, in which we thank G-d for all the good He does for us. Each day miraculous events happen, events that we often don't know about or even realize their true extent.

is the time to express our gratitude to G-d for returning our souls to us each morning. The gemara likens the returning of our נשמות to a collateral given for a debt one owes: if a person does not pay his debt, the owner keeps the collateral. G-d, Who "owns" our souls and all else, overlooks all we owe Him, and returns our souls, our "collateral", each day, even though we have not settled our debts with Him. This thought should cause us to praise and thank G-d.

## הטוב שמך ולך נאה להודות:

<sup>1</sup>ובאמרו ברכת ותחזינה, ישים אל לבו שיזכה שיהיה בזכותו, כי מה שהוא בזכותו יוכל לראות ומה שהוא בזכות אבות, אינו יוכל לראות, ולכך אשת לוט לא היתה יכולה לראות במפלת סדום, שהיה בזכות אברהם הצלתה, ולכך הבטיח הקב״ה לעתיד לבא יגאל ישראל בזכותם, כמו דכתיב [ישעי׳ סג, טז] אברהם לא ידענו וכו׳, כי אם הקב״ה יגאל ישראל בזכות שסובלים גלות המר ומקבלים באהבה ומאמינים ביחודו ומצפים לישועה, כאשר היה במצרים שנגאלו בזכות אמונה, ולכך נאמר [ישעיה נב, ה] כי עין בעין יראו בשוב ה׳ שבות ציון, וכן בקשתינו ותחזינה עינינו:

מהלים עט:יג

3קינות ג:כב

<sup>⁴</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת הודאה, יתן לה' שבח על נפלאותיו, כי אין בעל הנס מכיר בנסו (נדה לא.), ובכל יום יקרה לאיש הישראלי נסים רבים ואין מרגיש, כדכתיב (תהלים קלו, ד) לעושה נפלאות גדולות לא.), ובכל יום יקרה לאיש הישראלי נסים רבים ואין בן אדם מכיר. ולולי נסי ה', כבר ח"ו תמנו לגוע, כי כל שרי לבדו, הרצון כי הקב״ה מכיר בנפלאות ונסים ואין בן אדם מכיר. ולולי נסי ה', כבר ח"ו תמנו לגוע, כי כל שרי מעלה ומזלות רקיע לוחמים נגדינו, קיט.] האי מאן דיהיב פקדון לחבירו והוא חייב לו, הלא תופס הפקדון החדרת נשמתו, כמבואר בזוהר (ח"ג קיט.) האי מאן דיהיב פקדון לנו בכל יום, ואינו תופסן בשביל מה שאנו חייבים לו בעו״ה רוב החובות, ולכך אמר בזוהר, שיש ללמוד הימנו שאין לתפוס פקדון חבירו אפי׳ הוא חייב לו חוב, ומאן דתפס לית ביה הימנותא קדישא, ולכך אנו צריכים להודות ולשבח:

This is the only brocho which ends in the Nochach (we address G-d in the second person). All the other blessings end in the third person or are at least ambiguous. This because this is the only blessing where we are the active party of the blessing – we are thanking G-d and not asking Him to do something for us.<sup>1</sup>

## נשיאות כפים

```
אַלהֵינוּ וָאלהֵי אַבוֹתִינוּ. בַּרְכָנוּ בַּבַּרְכָה הָמִשׁלְשֶׁת בַּתוֹרָה הָכְּתוּבָה עַל יְדֵי משָׁה עַבְדָּךָ. הָאַמוּרָה מִפִּי אָהֵרן וּבַנִיו
                                                                                                             כֹּהֲנִים עַם קְדוֹשֶׁרָ. כָּאָמוּר:
                                                                                                                   יָבָרֶכְרָ יְהֹוָה וְיִשְׁמְרֶרַ:
                                                                                                            יָאֶר יָהוָה פַּנִיוֹ אֶלֵיך וִיחְנֵּך:
                                                                                               יָשָׁא יְהֹוָה פָּנִיו אֵלֶירָ וְיָשֵׁם לְרָ שָׁלוֹם:
                                                                                                           והש"ץ ממשיך "שים שלום":
                                                                                      אם עלו כהנים לדוכן קוראים להם - כֹהַנִים:
                                                                                                                       והכהנים מברכים:
   בַּרוּך אַתַּה יָה וָה אֵלהֵינוּ מֵלֶךְ הַעוֹלֶם אֲשֶׁר קדְשָׁנוּ בַּקְדְשָׁתוֹ שֶׁל אָהַר ן, וְצְוַנוּ לְבַרֶךְ אֶת עָמוֹ יִשְׁרָאֵל בְּאָהַבָּה:
                                                                                                                   ברכך יהוה וישְמְרֶר:
                                                                                                                            והצבור עונים:
                                                                                                           יָאֵר יִהֹוָה פָּנָיו אֵלֶירָ וִיחֻנֶּךָ:
                                                                                                                           והצבור עונים:
                                                                                                                                        :אמו
                                                                                              יִשָּׁא יְהֹוָה פָּנָיו אֵלֶיךָ וְיָשֵׁם לְּךָ שָׁלוֹם²:
                                                                                                                           והצבור עונים:
                                                                                                                                        :אמן
הקהל - אַדִּיר בַּמַּרוֹם שׁוֹכֵן בָּגִבוּרָה אַתַּה שָׁלוֹם וְשָׁמַךְ שָׁלוֹם. יְהִי רָצוֹן שֶׁתַשִּים עַלֵינוּ וְעַל כָּל עַמַךְ בֵּית יְשְׁרָאֵל.
                                                                                                         חַיִּים ובַרַכָה לְמִשְׁמֵרֶת שׁלוֹם:
```

The custom is not to to do מנחה מנחה, lest we are not in the right state, and מעריב, since the Mitzvah can only be done by day. Outside of Israel, the custom is only to do נשיאות כפים on festivals. The Shulchan Aruch explains that in Chutz LaAretz we are too caught up in our Parnosa and daily needs to be focused on the joy required for this Mitzvah (even on Shabbos!). Seemingly, in Israel there is a higher level of בטחנן and therefore we worry less, even if conditions are more difficult<sup>3</sup>.

מדבר ו':כ''ד-מ"במדבר <sup>2</sup>

בש"ע או"ח סי' קכ"ט שאין נשיאות כפיים רק בשחרית ומוסף ולא מנחה ומעריב, ואף על פי שמנהגינו שאין נושאין כפיים אלא ביו"ט מפני שאז שרויין בשמחת יו"ט מה שאין כן בשאר ימים אפילו בשבתות שטרודים נושאין כפיים אלא ביו"ט מפני שאז שרויין בשמחת יו"ט מה שאין כן בשאר ימים אפילו בעבתות שטרודים בהרהורים על פרונסתם כמבואר ברמ"א בשולחן ערוך אורח חיים סי' קכ"ח, מכל מקום גם בימי חול בשח"ע שם סי' ממוסף על כל פנים מדינא ראוי לנשאת כפיים בלילה , ובמנחה משום גירה דשכרות. ולפי זה היה ראוי לישא כפיים במנחה של תענית מ"מ גזרו של תענית אטו מנחה של שאר ימים, וכיון דמנחה של תענית יש בו נשיאת כפיים מדינא אף שמנהגוו שאין נו"כ אפילו במנחה של תענית, ולכן במנחה של ד' צומות ואפי' בה"ב אומרים שים שלום ובכל תפילה שאומרים שים שלום אומר נש"ץ או"א ברכנו וגו'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rabbi Reuven Leuchter

Sefer Halkrim says that this is referring to two types of שלום, in this world and the next<sup>1</sup>.

#### <u>יברכך הי וישמרך</u>

May HaSh-m bless you with material well being (יברכך  $\pi$ ) and may this blessing be sustained (נישמרד)<sup>2</sup>.

## <u>יאר ה' פניו אליך ויחנך</u>

May you be blessed with wisdom and the joy of learning the light of Torah ( יאר הי פניו ) and be blessed with a complete understanding (ויחנד).<sup>3</sup>

## וישם לך שלום:

This is referring to peace in the World to Come<sup>4</sup>. However, these two blessings, material blessing and the spiritual blessings of the Torah, often seem in conflict with each other. It is שלום that will ensure that the material body and the spiritual soal will work in harmony towards this goal.<sup>5</sup> Therefore, the reward in the World to Come is called שלום which although earned by us, ultimately has to be bestowed by G-d and only achieved through His intimate and continuous help<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>ספר העקרים - מאמר רביעי פרק נא: התענוג הרוחני בעולם העליון שהוא רחוק מן ההפך והוא העוה"ב שהוא עקר השכר לנפש ואל שלום הגוף בעוה"ז שהוא סבת השכר בעוה"ב שהוא שנזכר בסוף ברכת כהנים וישם לך שלום (במדבר י') לרמוז אל שני מיני השלום בעוה"ז ובעוה"ב

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר העיקרים, שם: כי בתחלה אמר יברכך ה' וישמרך על הצלחת הקנינים הגשמיים ושמירתם

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר העיקרים, שם: אחר כך אמר יאר ה' פניו אליך ויחנך על הצלחת החכמה ולשמות התורה שנקראו אור שנאמר כי נר מצוה ותורה אור (משלי ו') חכמת אדם תאיר פניו (קהלת ח') ויחנך רמז אל השלמות השכלי אמר משה ואדעך למען אמצא חן בעיניך (שמות ל"ג)

השכר בעוה"ב שהוא שנזכר בסוף ברכת כהנים וישם לך שלום (במדבר י') $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ספר העיקרים, שם: ולפי ששתי אלו ההצלחות מתנגדות רוצה לומר הצלחת הקנינים הגופיים עם שלמות החכמה והתורה שהם סבות אל שלמות הנפש ולשכר העוה"ב ולמצוא חן בעיני השם יתברך אמר בסוף וישם לך שלום לרמוז שצריך אל השלום להשיג השלום הרוחני כי מאשר האדם מורכב משתי כחות הפכיות כח חמרי וכח נפשיי אי אפשר שיושג השלמות האנושי אם לא בהיות שלום והסכמה ביניהם שינתן לכל אחד מהם חלקו הראוי לו וע"י כך יושג השלום הרוחני

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup>ספר העיקרים, שם: ולפי שהשכר הרוחני הנפשיי הנצחיי אי אפשר שיושג אלא על צד החסד המוחלט כמו שנזכר בפרק ל"ה מזה המאמר הוצרך להזכיר נשיאות פנים וע"כ אמר ישא ה' פניו אליך ואח"כ לרמוז על השכר הרוחני הנמשך מנשיאות הפנים אמר וישם לך שלום לרמוז כי אחרית כל טובות שבעולם למין האדם הוא השכר הרוחני לנפש שנקרא שלום וכן אמר דוד המלך ע"ה (תהלים ל"ז) שמר תם וראה ישר כי אחרית לאיש שלום

#### שים שלום

שִׁים שָׁלוֹם טוֹבָה וּבְרָכָה. חֵן וָחָסֶד וְרְחֲמִים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׁרָאֵל עַמֶּך. בְּּרְבֵנוּ אָבִינוּ כֻּלְנוּ בְּאוֹר פָּנֶיךָ. בִּי בְאוֹר פָּנֶיךָ נָתַתְּ לְנוּ יְהֹוָה אֱלֹהָינוּ תּוֹרָת חַיִּים וְאָהֲבָת חֶסֶד. וּצְדָקה וּבְרָכָה וְרְחֲמִים וְחַיִּים וְשָׁלוֹם. וְטוֹב בְּעֵינֶיךְ לְבָרֶךְ אֵת כָּל עַמָּךְ יִשְׁרָאֵל בְּכָל עַת וּבְכָל שָׁעָה בִּשְׁלוֹמֵךָ:

בעשי״ת בְּסֵפֶר חַיִּים. בְּרָכָה וְשָׁלוֹם. וּפַרְנָסָה טוֹבָה. נָזָכֵר וְנִכָּחֵב לְפָנֶיךָ. אֲנַחְנוּ וְכָל עַמְּּׁךָ בֵּית יִשְׂרָאֵל. לְחַיִּים טובים וּלשׁלוֹם:

שכח לומר בספר חיים וכו' הדין כמו וכתוב:

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה. הַמְּבָרֵךְ אֶת עַמּוֹ יִשְׂרָאֵל בַּשָּׁלוֹם:

# <u>שים שלום:</u>

Shalom is a great principle in this world – all of the Torah has the goal of leading towards Shalom - וכל נתיבותיה שלום. We end all our prayers (Shema, Kaddish, Benching) with peace because peace is the vessel to hold all other blessings<sup>1</sup>. If there is no peace, there will be no other blessings either.

This is a time to pray that one should have no machlokes with one's fellow man, no feelings of anger, jealousy, hatred or unhealthy competitiveness, but rather that we should all be united as one in love and brotherhood.<sup>2</sup> We should have כונה to fulfill the commandment of תפילה.

The word Shalom comes from the word Shleimus, which means completion. Its opposite, Machlokes, comes from the word Cheilek, a fragment of something. The Sefas Emes<sup>3</sup> says that the natural state of man is to be in a state of Machlokes. Two people together will, unless they make an effort, move away from each other rather than closer together. This is a world of separate identities, where truth and the commitment to truth is not great enough to overcome the unique perspectives and inclinations which each of us brings to different situations. Were it not for G-d Himself, says the Malbim, the world would lack any semblance of unity<sup>4</sup>. G-d makes a covenant of peace which unifies the fragmented pieces of reality that comprises our world. According to the Kabbalists, each human is a 'small world' (Olam HaKatan), a microcosm of the large world (Olam HaGadol). Each human has to struggle to

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup> משנה, עוקצין, פ"ג מש' יב: .... אמר רבי שמעון בן חלפתא, לא מצא הקדוש ברוך הוא כלי מחזיק ברכה לישראל אלא השלום, שנאמר (תהלים כט), יי עז לעמו יתן יי יברך את עמו בשלום:

מדרש: גדול השלום שנתן לפנחס שאין העולם מתנהג אלא בשלום והתורה כולה שלום שנאמר דרכיה דרכי נועם וכל נתיבותיה שלום ואם בא אדם מן הדרך שואלין לו שלום וכן שחרית שואלין לו שלום ובאמש כך שואלין בשלום. בברכת כהנים חותמין בשלום. שמע ישראל פורס סוכת שלום על עמו. התפלה חותמין בשלום. אר"ש בן חלפתא אין כלי מחזיק ברכה אלא שלום שמאמר ד' עוז לעמו יתן ד' יברך את עמו בשלום

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת שים שלום,יש להתפלל על השלום, כי אין כלי מחזיק ברכה אלא השלום, [סוף עוקצין] כי הוא קשר הנחמד, והוא אחדות גמור של ישראל, וכאשר יתפלל על השלום, יתפלל שלא תהיה מחלוקת בישראל, ולא יהיו קנאה ושנאה ותחרות, כי כולם יהיו אהובים אחוזים ואחודים בתכלית היחוד ואהבה ואחוה וריעות, ויהיו כל ישראל נפש אחת ויכוין לקיים ואהבת לרעך כמוך, שהוא כלל כל התורה, וזה יהיה בתכלית התפלה, שהוא כלל כל התפלה,

ריש פרשת קרח $^3$ 

ריש פרשת פינחס פסוק יב⁴

maintain an integrated wholesomeness, making peace and unity (שלום ושלימות) between his multi-faceted self, his physical, emotional, intellectual and spiritual aspects, all of his qualities, talents and character traits, and all of his hang-ups and idiosyncracies. So too, we have to struggle to put the world at large together into one picture. Without a gift from G-d, without the fundamental unity of His One-ness (המהגת יחודו) underlying and combining the whole universe into a covenant of peace, we would never be able to move towards unity on the surface reality which we can access<sup>1</sup>.

And hence the remarkable words:

עושה שלום במרומיו הוא יעשה שלום עלינו ועל כל ישראל אמן

He who makes peace (as a natural state) in the worlds above, He will continuously recreate peace over us (in a world of natural fragmentation), etc<sup>2</sup>.

The fact that the world naturally flows away from unity makes Shalom a difficult and messy thing to achieve. It requires a deep commitment and pursuit by mankind to be accomplished. In the case of Pinchus, it was ironically only achieve at the expense of blood and lives. But the Torah goes to great trouble, telling us about all kinds of different disputes and their resolutions, to stress that Shalom is a meta-value.

# אלוקי, נצור לשוני מרע

אֶלהִי. נְצֹר לְשׁוֹנִי מֶלֶע וּשְׁפָתִי מִדְּבֵּר מִרְמָה<sup>ָ</sup>. וְלְמְקַלְלִי נַפְשִׁי תִדֹּם. וְנְפְשִׁי כֶּעָפְר לְכֹּל תִּהְיֶה. פְּתַח לְבֵּי בְּתוֹרֶתֶר. וּבְמִצְוֹתֶיך תִּרְדֹּף נַפְשִׁי. וְכָל הַחוֹשְׁבִּים עָלִי רָעָה. מְהַרָה הָפַּר עֲצָתָם וְקְלְקל מְחֲשׁבְתָּם: עֲשֶׁה לְמַעֵּן שְׁמֶר. עֲשֶׁה לְמַעַן יְמִינֶר. עֲשֶׁה לְמַען קְדָשְׁתֶר. עֲשֶׂה לְמַעֵן תּוֹרֶתֶר. לְמַעוֹ יְחִלְצוּוּ יִדִידֶר הוֹשִׁיעָה יְמִינְר יִהְיוּ לְרָצוֹן אִמְרֵי פִי וְהָגְיוֹן לְבִּי לְפָנֶיך. יְהֹוָה צוּרִי וְגוֹאֲלִיי<sup>2</sup>: עשֶׁה שָׁלוֹם (בעשי״ת - הַשָּׁלוֹם) בְּמְרוֹמֶיו. הוּא יַנֶשֶׁה שָׁלוֹם עָלֵינוּ וְעֵל כָּל יִשְׂרָאֵל. וְאִמְרוּ אָמֵן: יְהִי רָצוֹן מִלְפָנֵיך יְהוֹה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ. שִׁיִבָּנָה בֵּית הַמִּקְדָּשׁ בִּמְהֵרָה בְיִמִינוּ. וְתֵן חֶלְקְנוּ בְּתוֹרְתֶר:וּשם נעבדך ביראה כימי עולם וכשנים קדמוניות<sup>6</sup>:

The Gemorrah<sup>7</sup> brings various prayers which the Amoraim made up for themselves to say at the end of the Shmoneh Esreh. The Meiri explains that they felt that they

<sup>1</sup>מלבים: הקב״ה כרת עם כלל המציאות ברית השלום, כי כל המציאות מורכב מכחות מתנגדים זה לזה והם מפורדים איש מאחיו

2"ע"פ ספר העיקרים

"ני״ב תהלים ל״ד:י״ד ע״פ תהלים ס״:ד ט״פ תהלים י״ט:ט״נ מלאכי ג:ד מלאכי ג:ד

מסכת ברכות דף טז ע"ב $^7$ 

should not suddenly end with the last blessing and 'go home,' so to speak. The additional prayers reflect their overflow of feelings towards G-d, the desire to get in an extra praise<sup>1</sup>. Some of these prayers have become a part of dovening in various places. Rav's prayer, for example, became a part of Birkas HaChodesh, and Rebbe's appears in the section on Birkas HaShachar<sup>2</sup>. Rava's prayer appears in the dovening of Yom Kippur<sup>3</sup>. The prayer of אלהי נצור לשוני מרע is the one which Mar, the son of Ravina, used to say<sup>4</sup>.

#### יהיו לרצון אמרי פי:

The Gemorrah says that, thematically speaking, יהיו לרצון could just as comfortably be put at the beginning of the Shmoneh Esreh as at the end. It was put at the end, they say, because David Hamelech said this psalm after 18 others, and therefore we too say it after 18 blessings<sup>5</sup>.

#### <u>יהי רצון ... שיבנה בית המקדש ....ותן חלקנו בתורתך:</u>

The Maharal says that these are two distinct levels: the desire to have a Cheilek in HaSh-m's Torah builds on the level of rebuilding the Beis HaMikdash<sup>6</sup>.

# וערבה להי מנחת יהודה:

<sup>ו</sup>המאירי, מסכת ברכות דף יז ע"א: אחר שקרא אדם את שמע והתפלל ראוי לו להפטר מתפילתו בדברי שבח אחר ברכות התפלה ושיטיים את תפלתו בדברים אחרים של תפלה שלא יפטר מברכותיו פתאום וילך לו מפני זה היו חכמי התלמוד מחדשים אחר תפלתם מטבע תפלה מעין תחנונים מהם

<sup>2</sup>רבי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך ה' אלהינו ואלהי אבותינו שתצילנו מעזי פנים ומעזות פנים מאדם רע ומפגע רע מיצר רע מחבר רע משכן רע ומשטן המשחית ומדין בפמליא של מעלה ובפמליא של מטה ובין התלמידים העוסקים בתורתך בין עוסקין לשמה בין עוסקין שלא לשמה וכל העוסקין שלא לשמה יהי רצון שיהו עוסקיו לשמה

<sup>3</sup>רבא בתר צלותיה אמר הכי אלהי עד שלא נוצרתי איני כדאי ועכשיו שנוצרתי כאלו לא נוצרתי עפר אני בחיי קל וחומר במיתתי הרי אני לפניך ככלי מלא בושה וכלימה יהי רצון מלפניך ה' אלהי שלא אחטא עוד ומה שחטאתי לפניך מרק ברחמיך הרבים אבל לא על ידי יסורין וחלאים רעים

<sup>4</sup>מר בריה דרבינא כי הוה מסיים צלותיה אמר הכי אלהי נצור לשוני מרע ושפתותי מדבר מרמה ולמקללי נפשי תדום ונפשי כעפר לכל תהיה פתח לבי בתורתך ובמצותיך תרדוף נפשי ותצילני מפגע רע מיצר הרע ומאשה רעה ומכל רעות המתרגשות לבא בעולם וכל החושבים עלי רעה מהרה הפר עצתם וקלקל מחשבותם יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך ה' צורי וגואלי

<sup>5</sup>מסכת ברכות דף ט ע"ב: מכדי האי יהיו לרצון אמרי פי משמע לבסוף ומשמע מעיקרא דבעינא למימר מאי טעמא תקנוהו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות לימרו מעיקרא אמר רבי יהודה בריה דרבי שמעון בן פזי הואיל ולא אמרו דוד אלא לאחר שמונה עשרה פרשיות לפיכך תקינו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות הני שמונה עשרה הויין אשרי האיש ולמה רגשו גוים חדא פרשה היא

<sup>6</sup>מהר"ל, נר מצוה: כי התורה והבית המקדש הם שתי מדריגות זו על זו כמו שאמרו (אבות פ"ה משנה כ :יהי רצון מלפניך יי אלהינו שתבנה עירך במהרה בימינו ותן חלקנו בתורתך:) בכל מקום שמים אלן יחד, יהי רצון מלפניך ד' אלוקינו שיבנה בית המקדש במהרה בימינו ותן חלקינו בתורתך

| Olos Hariyah points out that we ask to rebuild the Temple and then to bring a Mincha, a flour offering. We should have asked to bring an animal Korban, as the flour offerings were essentially for those who did not have the money to bring an animal Korban. However, he states that in the time of Moshiach the animals will be fully sanctified and elevated – there will be no further purpose in sacrificing them, and therefore we will all bring flour offerings. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

# F-TACHANUN AND THE REST OF SHACHARIS Clearly, whatever takes place after addressing G-d directly is a kind of winding down, a bringing of lofty spirituality into the world. We fall on our faces, we publicly read from His Torah, and we pray that other nations will follow our example, etc. Page 170 of 196 c:\documents and settings\chana rivka\desktop\ajop books\a. siddur - shacharis - m

# 1. Krias HaTorah:

ויהי בנסע הארן ויאמר משה קומה יהוה ויפצו איביך וינסו משנאיך מפניך: כי מציון תצא תורה ודבר יהוה מירושלים:ברוך שנתן תורה לעמו ישראל בקדשתו:בריך שמה דמרא עלמא. בריך כתרך ואתרך. יהא רעותך עם עמך ישראל לעלם. ופרקן ימינך אחזי לעמך בבית מקדשך. ולאמטויי לנא מטוב נהורך ולקבל צלותנא ברחמין. יהא רעוא קדמך דתוריך לן חיין בטיבו. ולהוי אנא פקידא בגו צדיקיא. למרחם עלי ולמנטר יתי וית כל די לי די לעמך ישראל. אנת הוא זן לכלא ומפרנס לכלא. אנת הוא שליט על כלא. אנת הוא דשליט על מלכיא. וודי לעמך ישראל. אנא עבדא דקדשא בריך הוא דסגידנא קמה ומקמי דיקר אוריתה בכל עדן ועדן. לא על ומלכותא דילך היא. אנא עבדא דקדשא בריך הוא דסגידנא קמה ומקמי דיקר אוריתה בכל עדן ועדן. לא על אנש רחיצנא ולא על בר אלהין סמיכנא. אלא באלהא דשמיא. דהוא אלהא קשוט ואוריתה קשוט ונביאוהי קשוט. וחסגא למעבד טבון וקשוט. בה אנא רחיץ. ולשמה יקירא קדישא אנא אמר תשבחן. יהא רעוא קדמך דתפתח לבאי באוריתא. ותשלים משאלין דלבאי ולבא דכל עמך ישראל. לטב ולחיין ולשלם:

חזן - גדלו ליהוה אתי ונרוממה שמו יחדו:

קהל - לך יהוה הגדלה והגבורה והתפארת והנצח וההוד כי כל בשמים ובארץ: לך יהוה הממלכה והמתנשא לכל לראש: רוממו יהוה אלהינו והשתחוו להדם רגליו קדוש הוא: רוממו יהוה אלהינו והשתחוו להר קדשו כי קדוש יהוה אלהינו:

The Mishnah in Megillah tells us that on Mondays, Thursdays and Shabbos Mincha, three people are called to the Torah and this may not be split up into more people, for these are times when people are under time pressure and it is not fair on them. On Rosh Chodesh and Chol Hamoed we call up four people, on Yom Tov – five, on Yom Kippur – six and on Shabbos morning – seven<sup>1</sup>. This goes in the order of holiness of the day.

The Gemorrah says that the three people who are called up are reminiscent of the Torah, Prophets and Sages. Alternatively, they are reminiscent of the Cohanim, Leviim and Yisraelim<sup>2</sup>

The entire reading has to comprise a minimum of 10 verses, reminiscent of the 10 people in a community who should be dedicated to Torah learning, of the Ten Commandments, of the ten sayings of creation and the ten different languages of praise used by David HeMelech in Tehilim<sup>3</sup>.

<sup>1</sup>מסכת מגילה כא עמ' א: בשני וחמישי בשבת במנחה קורין שלשה אין פוחתין מהן ואין מוסיפין עליהן ואין מפטירין בנביא ... בראשי חדשים ובחולו של מועד קורין ארבעה אין פוחתין מהן ואין מוסיפין עליהן ואין מפטירין בנביא הפותח והחותם בתורה מברך לפניה ולאחריה זה הכלל כל שיש בו מוסף ואינו יום טוב קורין ארבעה ביום טוב חמשה ביום הכפורים ששה בשבת שבעה אין פוחתין מהן אבל מוסיפין עליהן ומפטירין בנביא הפותח והחותם בתורה מברך לפניה ולאחריה:

<sup>2</sup>מסכת מגילה כא עמ׳ ב: הני שלשה (לקריאת התורה במנחה בשבת) כנגד מי אמר רב אסי כנגד תורה נביאים וכתובים רבא אמר כנגד כהנים לוים וישראלים

<sup>3</sup>מסכת מגילה כא עמ' ב: תני רב שימי אין פוחתין מעשרה פסוקין בבית הכנסת וידבר עולה מן המנין הני עשרה כנגד מי אמר רבי יהושע בן לוי כנגד עשרה בטלנין שבבית הכנסת רב יוסף אמר כנגד עשרת הדברות שנאמרו למשה בסיני (רבי לוי אמר כנגד עשרה הילולין שאמר דוד בספר תהלים) ורבי יוחנן אמר כנגד עשרה מאמרות שבהן נברא העולם

# <u>לך די הגדולה וכוי:</u>

To You, Oh G-d, is the greatness: this refers to the work of creation, and so it says: Who does great things past finding out<sup>1</sup>.

R. Akiva: 'To You, oh G-d, is the greatness': this refers to the splitting of the Red Sea<sup>2</sup>.

# *והגבורה:*

'And the power': this refers to the Exodus from Egypt, as it says: And Israel saw the great work, etc<sup>3</sup>.

R Akiva: 'And the power': this refers to the smiting of the first-born<sup>4</sup>.

#### *והתפארת:*

'And the glory': this refers to the sun and moon which stood still for Joshua, as it says: And the sun stood still and the moon stayed<sup>5</sup>.

R Akiva: 'And the glory': this refers to the giving of the Torah<sup>6</sup>.

#### והנצח:

'And the victory [nezah]': this refers to the fall of Rome, as it says: And their life-blood [nizham] is dashed against my garments<sup>7</sup>.

R Akiva: 'And the victory': this refers to Jerusalem<sup>8</sup>.

מסכת ברכות דף נח ע"א: לך ה' הגדלה זו מעשה בראשית וכן הוא אומר עושה גדולות עד אין חקר $^{
m I}$ 

מסכת ברכות, שם: במתניתא תנא משמיה דרבי עקיבא לך ה' הגדלה זו קריעת ים סוף $^2$ 

'מסכת ברכות, שם: והגבורה זו יציאת מצרים שנאמר וירא ישראל את היד הגדולה וגו $^3$ 

<sup>4</sup>מסכת ברכות, שם:והגבורה זו מכת בכורות

'מסכת ברכות, שם:והתפארת זו חמה ולבנה שעמדו לו ליהושע שנאמר וידום השמש וירח עמד וגר $^{5}$ 

מסכת ברכות, דף נח ע"א:: והתפארת זו מתן תורה $^6$ 

מסכת ברכות, שם: והנצח זו מפלתה של רומי וכן הוא אומר ויז נצחם על בגדי וגוי $^7$ 

מסכת ברכות, שם: והנצח זו ירושלים $^{8}$ 

## וההוד:

'And the majesty': this refers to the battle of the valleys of Arnon, as it says, Wherefore it is said in the book of the wars of the Lord: VaHav in Supah, and the valleys of Arnon<sup>1</sup>.

R Akiva: 'And the majesty': this refers to the Temple<sup>2</sup>.

# <u>כי כל בשמים ובארץ:</u>

'For all that is in heaven and earth': this refers to the war of Sisera, as it says: They fought from heaven, the stars in their courses fought against Sisera<sup>3</sup>.

# <u>לך יהוה הממלכה:</u>

'Thine is the kingdom, O Lord': this refers to the war against Amalek. For so it says: The hand upon the throne of the Lord, the Lord will have war with Amalek from generation to generation<sup>4</sup>.

# *והמתנשא*:

'And Thou art exalted': this refers to the war of Gog and Magog; and so it says: Behold I am against thee, Oh Gog, chief prince of Meshech and Tubal<sup>5</sup>.

# לכל לראש:<sup>6</sup>

'As head above all': R. Hanan b. Raba said in the name of R. Johanan: Even a waterman is appointed from heaven.

ימסכת ברכות, שם: וההוד זו מלחמת נחלי ארנון שנאמר על כן יאמר בספר מלחמות ה' את והב בסופה וגר'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות, שם: וההוד זו בית המקדש

מסכת ברכות, דף נח ע״א: כי כל בשמים ובארץ זו מלחמת סיסרא שנאמר מן שמים נלחמו הכוכבים ממסלותם $^{1}$ וגר $^{\prime}$ 

<sup>\*</sup>מסכת ברכות, שם: לך ה' הממלכה זו מלחמת עמלק וכן הוא אומר כי יד על כס יה

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מסכת ברכות, שם: והמתנשא זו מלחמת גוג ומגוג וכן הוא אומר הנני אליך גוג נשיא ראש משך ותובל לכל לראווו

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>מסכת ברכות שם: נשיא ראש משך ותובל לכל לראש אמר רב חנן בר רבא אמר רבי יוחנן אפילו ריש גרגיתא מן שמיא מנו ליה

# 2. Ashrei, Uva LeTzion

# ובא לציון:

```
ובא לְצִיוֹן גּוֹאֵל וֹלְשׁבֵי פָשׁע בַּיַעַקב. נָאָם יְהוַה:
 ָנָאַנִי זֹאת בְּרִיתִי. אוֹתָם אָמַר יְהֹנָה. רוֹחְי אֲשֶׁר עָלֶיךָ וּדְבָרֵי אֲשֶׁר שַׁמְתִּי בְּפִיךָ. לֹא יָמוּשׁוּ מִפִּירַ וּמִפִּי זַרְעֲךָ וּמִפִּי
                                                                                                          ורע ורעך. אמר יהוה. מעתה ועד עולם<sup>1</sup>:
                                                                                  ָּוֹאַתָּה קָּדוֹשׁ יוֹשֶׁב תִּהִלּוֹת יִשְׂרָאֵל.² וְקַּרָא זֵה אֵל זֵה וְאָמַר:
                                                                                  קָדוֹשׁ. קָדוֹשׁ יְהֹוָה צְבָאוֹת. מְלֹאׁ כָלֹ הָאָרֵץ כִּבּוֹדוֹ: בּ
וֹמְקַבְּלִיןְ דֵּין מָן דֵּין. וְאָמֶרְיוֹ קָדִישׁ בְּשְׁמֵי מְרוֹמָא עָלָאָה בֵּית שָׁכִינָתָה. קַדִּישׁ עַל אַרְעָא עוֹבְד גָבוּרְתָה. קדִישׁ
                                                                        ּלְעָלַם וּלְעָלְמֵי עָלְמַיָּא. יִהֹוָה צָבָאוֹת. מַלְיָא כָל אַרְעָא זִיו יִקְרֵה:
ַנַתְּשָׁאַנִי רוֹחַ. נָאֶשְׁמַע אַחֲרַי קוֹל רַעַשׁ גָּדוֹל. בָּרוּךְ כְּבוֹד יְהֹוָה מִמְקוֹמוֹ וּוְטָלַתְנִי רוּחָא. וּשְׁמָעִית בַּתְרֵי קּל זִיעַ
                                                                                                                                   ַסַגִּיא דָּמִשַּׁבָּחִין וָאָמִרִין:
                                                                                                           בָּרִיךְ יִקָּרָא דַיהֹוָה מֵאֲתַר בֵּית שָׁכִינִתֵה:
                                                                                                                                   יָהֹוָה יִמְלֹרָ לְעוֹלָם וְעֵּד:'
יְהוֹנָה מַלְכֹּוּתֶה לָּאֵם (לָעָלָם וּלְעָלְמֵי עָלְמִיָּא.º יְהוֹנָה אֱלֹהֵי אַבְרָהָם יִצְחָק וְיִשְּׂרָאֵל אֲבוֹתִינוּ. שָׁמְרָה זֹאת לְעוֹלָם
לְיֵצֶר מַחְשְׁבוֹת לָבַב עַמֶּרָ וְהָבֵן לְבָבָם אֵלֶירָ:º
                                                    ָּצִדְקַּתְרָ צֶדֶק לָעוֹלָם וְתוֹרַתְרָ אֱמֶתׁ:
צִדְקַתְרָ צֶדֶק לָעוֹלָם וְתוֹרַתְרָ אֱמֶתׁ:
                                                                 תָּתֵן אֱמֶת לְיִעָּקב. חֶסֶד לְאַבְרָהָם. אֲשֶׁר נִשְׁבַּעָתָ לָאֲבָתִינוּ מִימֵי קֶדֶם:<sup>12</sup>
                                                                                            בָּרוּרְ אֶדְנִי יוֹם יוֹם יַעֲמֶס לְנוֹ. הָאֵל יְשׁוּעְנְתֵנוֹ סְּלָה:
יְהֹוָה צָבָאוֹת עִמָּנוּ. מִשְּׁנָב לְנוּ אֱלֹהֶי יַעֲקֹב סֶלָה:14
יְהוָה צָבָאוֹת אַשְׁרֵי אָדָם בּשֵׁחַ בְּרֵ:11
                                                                                                        יְהֹוָה הֹוֹשִׁיעָה. הַמֶּלֶרְ יַעֲנֵנוּ בְיוֹם קּרְאֵנוּ:16
בָּרוֹרָ הוּא אֱלֹהֵינוֹ שֶׁבָּרָאֵנוּ לְכָבוֹדֹוֹ. וְהָבְדִּילְנוּ מִן הַתּוֹעִים. וְנָתַן לָנוּ תּוֹרַת אֱמֶת. וְחַיֵּי עוֹלֶם נְטַע בְּתוֹבֵנוּ. הוּא
יִפְתַּוֹ לְבֵּנוּ בַּתַוֹרָתוֹ. וְיָשֵׁם בְּלִבֵּנוּ אַהָבָתוֹ וְיִרְאָתוֹ וְלְעֲשׁוֹת רְצֹוֹנוֹ וּלְעָבְדוֹ בְּלֵבֶנׁבֹ שָׁלֵם. לְמַעַוֹ לֹא נִיגַע לָרִיק וְלֹא
                                                                                                                                                    נֵלֵד לַבֶּהָלָה:
יָהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיךְ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ. שֶׁנְשְׁמֹר חַקֶּיךְ בָּעוֹלָם הַזֶּה. וְנִזְכֶּה וְנִחְיֶה וְנִרְאֶה וְנִירָשׁ טוֹבְה
                  וֹבְרָכָה לִשְׁנֵי יְמוֹת הַמָּשִׁיחַ וּלְחַיֵּי הָעוֹלָם הַבָּא. לְמַעֶן יְזַמֶּרְךָ כָבוֹד וְלֹא יִדם. יְהֹוָה אֱלֹהֵי לְעוֹלָם אוֹדֶךָ:
                                                                                            בַּרוֹךְ הַגֵּבֵר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּיהוָה. וְהָיָה יִהוָה מִבְטַחוֹ:
                                                                                           בִּטְחוֹ בַיֹהֹוָה עֲׁדֵי עַד. כִּי בְּיָהּ יְהֹוָה צוּר עוֹלְמִים:20
וְיִבְטְחוּ בַי וֹדְעֵי שְׁמֶך. כִּי לֹא עָוַבְתָּ דּרְשֶׁיך יְהֹוָה:1
```

ישעיהו נט:כ-כא<sup>1</sup> <sup>2</sup>תהלים כב:ד 3'ישעיהו ו:ג <sup>4</sup>תרגום יהונתו על ישעיהו יחזקאל ג:יב<sup>5</sup> תרגום יהונתו ליחזקאל $^6$ שמות טו:יח תרגום אונקלוס שמות $^{8}$ 9דברי הימים כט:יח ח:לח עח:לח תהלים פו:ה $^{11}$ 2:מיכה ז:כ 13תהלים סח:כ תהלים מו:ח $^{14}$ 15תהלים פד:יג <sup>16</sup> תהלים כ:י ישעיהו סה:כב<sup>17</sup> <sup>18</sup>תהלים ל:ג ירמיהו יז:ז<sup>19</sup> 7:ישעיהו כו:ד

#### יָהוָה חַפַּץ לָמען צִדקוֹ. יַגְדִיל תּוֹרָה וַיַאָדִיר:2

ספר העקרים, שם: ספר העקרים, שם: ספר העקרים, שם:

ביעקוב וגו' ואני זאת בריתי אותם אמר רק רוחי אשר עליך ודברי אשר שמתי בפיך לא ימושו מפיך (ישעיהו נט)

## ובא לציון גואל ולשבי פשע

G-d promises us to maintain His covenant with us until the end, by bringing the redemption.

# <u>ואני זאת בריתי. אותם אמר יהוה</u>

This covnenant (promise) of the redemption is being made by G-d, and therefore will come true.

## . רוחי אשר עליך

Since G-d undertakes to sustain this promise, i.e it is His TIT which is upon you in this matter, nothing can get in the way since He is the cause of everything to begin with<sup>3</sup>.

## וּדָבַרִי אָשֶׁר שַׁמִתִּי בָּפִיךָ

Since all the words that I, G-d, have put in your mouth (the prophet) about all other matters came about, therefore the Jewish people will believe you also in this matter. And therefore when you prophesy about any other matter, all your words will contribute to the belief of the Jewish people that the redemption will come about as well. This is דוברי אשר שמתי בפיך – all the words that I have put in your mouth will testify to this<sup>4</sup>.

תהלים ט:יא<sup>1</sup>

ישעיהו מב:כא<sup>2</sup>

<sup>3</sup>ספר העקרים - מאמר רביעי פרק מד: הוא היות הדברים אמת מכל הצדדין אם מצד המיעד שהם דברים נאמרים מפי השם ורוחו שאי אפשר שיכזב בשום פנים כמו שאמרנו בפרק הקודם לזה לפי שאין מעכב על ידו כי הוא סבת כל הסבות וזהו אמרו רוחי אשר עליך

<sup>1</sup>ספר העקרים, שם: ואם מצד האמצעי שנאמרו לו הדברים אי אפשר שיכזב ולא שימצא טעות בדבריו כי כבר נתנסו מאמריו כמה פעמים ונמצאו אמתיות כי ישיעיה נתנבא על ביאת סנחריב ונבא על מפלתו והיה ועל בנין ירושלים ועל יד כורש והיה אם כן הוא שנתנבא על גאולת ישראל ותהיה וזהו אמרו ודברי אשר שמתי בפיך כלומר מצד שנתקיימו הדברים ששמתי בפיך כלם יהיו לאות ברית על ביאת הגואל כי מהם יודע שאתה איש אמת

# <u>ומפי זרעך ושרע שרעך מעתה חעד עולם</u>

There is also an unbroken chain of tradition to confirm this<sup>1</sup>.

```
ְּתְגַּדֵּל וְיִתְקַדֵּשׁ שְׁמֵּה רָבָּא. אמן:
בְּעָלְמָא דִי בְרָא כִרְעוּתָה וְיַמְלִיךְ מַלְכוּתָה בְּחַיֵּיכוֹן וּבְיוֹמֵיכוֹן וּבְחַיֵּי דְכָל בֵּית יִשְׂרָאֵל בַּעַגָּלָא וּבִזְמַן קּרִיב, וְאִמְרוּ
אָמֵו:
חון - יִתְבָּרָך. וְיִשְׁתַּבַּח וְיִתְּפָּאַר וְיִתְרוֹמֶם וְיִתְנַשֵּא וְיִתְהַדְּר וְיִתְעֵלֶה וְיִתְהַלָּל שְׁמֵה דְּקְדְשָׁא. בְּרִיךְ הוּא. אמן:
חון - יִתְבָּרַך. וְיִשְׁתַבּח וְיִתְפָּאַר וְיִתְרוֹמֶם וְיִתְנַשֵּא וְיִתְהַדְּר וְיִתְעֵלֶה וְיִתְהַלָּל שְׁמֵה דְּקְדְשָׁא. בְּרִיךְ הוּא. אמן:
לְעֵלֶּא (בעשי"ת לְעֵלָא לְעֵלָא מָבֶּל) מִן בֶּל בִּרְת יִשְׁרָאֵל קְדָם אֲבוּהוֹן דִּי בִשְׁמַיָּא, וְאִמְרוּ אָמֵן:
חון - תִּתְקַבֵּל צְלוֹתְהוֹן וּבָעהֹתְהוֹן דְכָל בֵּית יִשְׁרָאֵל קָדָם אֲבוּהוֹן דִּי בִשְׁמַיָּא, וְאִמְרוּ אָמֵן:
קהל - יְהִי שֵׁם יְהוֹה מְבֹּרָ מְעַתָּה וְעֵד עוֹלְם:
חון - יְבָּא שְּלָמָא רָבָּא מִן שְׁמַיָּא וְחִיִּים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְּרָאֵל. וְאִמְרוּ אָמֵן:
חון - יְבָּא שְׁלָמָא רָבָּא מִן שְׁמַיָּא וְחִיִּים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְּרָאֵל. וְאִמְרוּ אָמֵן:
חון - יְבָּא שְׁלָמָא רָבָּא מִן שְׁמַיָּא וְחִיִּים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׁרָאל. וְאִמְרוּ אָמֵן:
```

# *קדושה דסידרא:*

Following the Nefesh HaChaim, the Meshech Chochma explains the difference between the Kedushas we said above in Hebrew and the one we say now in Aramaic. Above we sanctified G-d's Name just as the Angels above did, for this Kedusha is rooted in the recognition that G-d is the Source and Sustenance of everything, something also the Malachim understand. But now we refer to the type of holiness which G-d only produces for the sake of the Jewish people. It is the Kedusha which comes into the messy world even as it exists now, to allow us to correct that world and elevate it. We therefore say this Kedusha in Aramaic so that the Angels will not understand and be jealous of us<sup>2</sup>.

The Aramaic we say is the translation of Tragum Onkelus. The first Kedusha is the Crown of G-d – קדיש בשמי מרומא עלאה – May He be holy (sanctified) in the exalted worlds above. Our only awareness of G-d is through His actions. The second Kedusha relates to G-d's Omnipotence – קדיש על ארעא עובד גבורתה – Holy on the earth, which is made by his strength. Despite the fac, that He is involved with the minutae of this messy world, our lives and everything else in it, He remains Holy. The

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>ואם מצד הקבלה אי אפשר שיפול בהם כזב שכבר הבטיח שתהיה תמיד הקבלה נמשכת מאב אל בן בלי ספק והפסק כמו שאמר לא ימוש מפיך ומפי זרעך וכו׳ וזה אות גדול על היות הברית קיים על ביאת הגואל המיועד ע״י הוביאים:

<sup>^</sup>משך חכמה ויקרא יט ב: בקדושה ראשונה אנו מספרים איך הבורא יתברך שלם בעצמותו ומהותו כביכול ומחייב המציאות והכל בכונה עלול מאתו, ומושגח פרטי ורצונו מקיים הכל בלי הפסק, וזהו ממש שמלאכי השרת מקדשין אותו, שג"כ משיגים אותו באמת כפי יכלתם, שהוא בלתי חסר שום שלמות וכו', וזה ונקדש את שמך בעולם כשם שמקדישים אותו בשמי מרום, לא כן בקדושה דסדרא אנו אומרים ואתה קדוש יושב [הענין שממלא בכבודו יתברך כל המציאות כמד"א (ישעיה ס) השמים כסאי וכו') בשביל תהלות ישראל, שאין לנו קרבן ולא מנחה כו', רק התהלות ותפלות, שזהו קדושה הבאה מסבת ישראל מלמטה למעלה לא כהמלאכים וחהו שאמרו סוטה (דף מט) ועלמא אמאי קאי אקדושא דסדרא, שזה יחס העולם הזה בזמן הזה. ולכן אנו אומרים קדושה זו בלשון תרגום שלא יתקנאו בו המלאכים (ע' תוס' ברכות דף ג ד"ה ועונין) שאין זה ביכלתן.



# 3. Shir Shel HaYom

We say a Psalm of the day taken from the Psalm that the Leviim would sing, accmpanyed by the Shofar blows of the Cohanim and the prostration of the community, after the morning sacrifice or any sacrifice that was an obligation for the to bring. Each Psalm reflects the creation that took place on that day in the Six Days of Creation. Days of Creation.

## יום ראשו<u>ן:</u>

ָהִיּוֹם יוֹם רָאשׁוֹן בְּשָׁבַּת. שֶׁבּוֹ הִיוּ הַלְוַיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמְּקְדַשׁ:

ְלְדָוִד מִזְמוֹר. לִיהֹנָה הָאָכֶץ וּמְלוֹאָה. תֵבֵל וְישְבֵי בָה: כִּי הוֹא עַל יַמִּים יְסָדָה. וְעַל נְהָרוֹת יְכוֹלְנָהָ: מִי יַעֲלֶה בְהַרּ יְהֹנָה. וֹמִי יָקוּם בִּמְקוֹם קַדְשוֹ: נְקִי כַפַּיִם וּבַר לֵבָב. אֲשֶׁר לֹא נָשָׁא לַשְּׁוְא נַפְשִׁי וְלֹא נִשְׁבֵּע לְמִרְמָה: יִשָּׂא בְּרֶכָה מֵאֵת יְהֹנָה. וּצְדָקָה מָאֱלֹהֵי יִשְׁעוֹ: זָה דּוֹר דֹרְשִׁיוּ. מְבַקְשֵׁי פָנֶיך יַעֲקֹב סָלָה: שְׁאוּ שְׁעָרִים רָאשֵׁיכֶם וְהְנָשְׁאוּ פִּתְחֵי פַּתְחֵי עוֹלָם. וְיָבֹא מֶלֶךְ הַכָּבוֹד: מִי זָה מֶלֶךְ הַכָּבוֹד. יְהֹוָה עַזּּח וְגְבּוֹר. יְהֹוָה גָּבּוֹר מִילְחָמָה: שְׁאוּ שְׁעַרִים רָאשֵׁיכֶם וּשְׁאוּ פַּתְחֵי עוֹלָם. וִיָבֹא מֶלֶךְ הַכָּבוֹד:מִי הוּא זֶה מֶלֶךְ הַכָּבוֹד. יְהֹוָה צִבְאוֹת הוּא מֶלֶךְ הַכָּבוֹד. סָלָה:

#### להי הארץ ומלואה

Since G-d created the world, He is the wonder and the ruler of the world. On the first day, prior to the creation of the מלאכים on the second day, this was particular apparent. As owner of the heavens and the earth, He in turn gives the world over to us to use on trust for the purposes for which it was made.<sup>5</sup>

# יום שני:

<sup>1</sup>מאידי, מסכת ראש השנה דף לא עמ' א:: בכל יום ויום היו הלויים משוררים על הדוכן אחר הקרבת הקרבן בשונת הנחנר

<sup>2</sup>ובכל שיר ושיר היו שם שלש פסיקות על כל פרק מהם היו כהנים תוקעים והעם שבעזרה משתחוים התקיעות תשע ביו כלם

<sup>3</sup>מאירי, שם: ועל איוה קרבן היו משוררים על עולת חובה של צבור כגון תמידים וכיוצא בהם ועל זבחי שלמי צבור שהם כבשי עצרת אבל עולת נדבה שהיו הצבור מקריבים ממותר תרומת הלשכה לקיץ המזבח אין בהם שירה אף על פי שהם של צבור וכן נסכים הבאים בפני עצמם אין אומרים בהם שירה כמו שיתבאר במקומו הראוי לו

מאירי, שם: והיו אומרים מעין מלאכת היום שבמעשה בראשית

<sup>5</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא בראשון מה היו אומרים לה' הארץ ומלואה על שם שקנה (שמים וארץ- רש"י) והקנה (תבל ליושבי בה, כלומר קונה כדי להקנות - רש"י) ושליט בעולמו(יחידי, שלא נבראו המלאכים עד יום שני - רש"י) הַיּוֹם יוֹם שָׁנִי בְּשַבַּת. שָבּוֹ הִיוּ הַלְוַיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמְקְדַשׁ:

שִׁיר מִזְמוֹר לְבְנֵי קֹרַח: נָדוֹל יְהֹוָה וּמְהֻלֶּל מְאֹד בְּעִיר אֱלֹהֵינוּ הַר קְדְשׁוֹ: יְפַה נוֹף מְשׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ. הַר צִּיוֹן
יַרְכְּתִי צָפוֹן. קְרְיַת מֶלֶךְ רָב: אֱלֹהִים בְּאַרְמְנוֹעֶיהָ נוֹדַע לְמִשְׁגָב: כִּי הְנֵּה הַמְּלֶכִים נוֹעֲדוּ. עָבְרוּ יִחְדָּוּ: הַמָּה רָאוּ כֵּן
תְּמָהוּ. נְבְהֵלוּ נֶחְפָּזוּ: רְעָדָה אֲמָזָתִם שָׁם. חִיל כִּיוֹלְדָה: בְּרוּחַ קְדִים הְשַׁבֵּר אֲנִיוֹת תִּרְשִׁישׁ: כַּאֲשֶׁר שְׁמַעְנוּ כֵּן רָאִינוּ
בְּעֵיר יְהֹוָה צְּבָאוֹת בְּעִיר אֱלֹהִינוּ. אֱלֹהִים יְכוֹנְנֶהָ עַד עוֹלָם סֶלָה: דַּמִינוּ אֱלְהִים חַסְדֶּךָ בְּקֶּכָר. מִיכָלֶך: כְּשִׁמְּר
אֱלֹהִים כֵּן תְּהַלְתַר עַל קצְיֵי אֶרֶץ. צֶלֶק מָלְאָה יְמִינֶך: יִשְׁמֵח הַר צִּיוֹן. תָּגַלְנָה בְּנוֹת יְהוּדָה. לְמַעֵן מִשְּפָּטֵיך: סֹבּוּ
צִיּוֹן וְהַקִּיפוּהָ. סִפְּרוּ מִגְדָּלֵיהָ: שִׁיתוּ לִבְּכֶם לְחִילָה. פַּסְּגוּ אַרְמְנוֹתֶיהָ. לְמַעֵן תְּסַפְּרוּ לְדוֹר אַחְרוֹן: כִּי זֶה אֱלֹהִים
אֱלֹהִינוּ עוֹלָם וָעֶד. הוּא יְנַהְגֵנוּ עַל מוּת:
תהלִים מח

# גדול הי ומהולל מאד:

On the second day (Monday) we praise G-d גדול ה' ומהולל מאד – HaSh-m is great and He is very praised - because on this day he devided His creatures into the Heavans and Earth and ruled over them.

## *יום שלישי:*

הַיּוֹם יוֹם שְׁלִישִׁי בְּשַבָּת. שָׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: מַזְמוֹר לְאָסָף. אֱלֹהִים נָצֶב בַּעֲדָת אֵל. בְּקֶרֶב אֱלֹהִים יִשְׁפּיט: עַד מָתֵי תִּשְׁפְּטוּ עָנֶל. וּפְנֵי רְשָׁעִים תִּשְׁאוּ סֶלָה: שְׁפְטוּ דָל וְיָתוֹם. עָנִי וְרָשׁ הַצְּדִּיקוּ: פַּלְטוּ דַל וְאֶבְיוֹן. מִיָּד רְשָׁעִים הַצִּילוּ: לֹא יִדְעוּ וְלֹא יָבִינוּ בַּחֲשָׁכָה יִתְהַלְּכוּ. יִמּוֹטוּ כָּל מוֹסְדֵי אָרֶץ: אֲנִי אָמַרְתִּי אֱלֹהִים אָתֶּם. וּבְנֵי עֶלְיוֹן כַּלְּכֶם: אָכֵן כְּאָדָם תְּמוּתוּן. וּכְאַחַד הַשָּׁרִים תִּפֹּלוּ:קוּמָה אֱלֹהִים שְׁפְטָה הָאָרֶץ. כִּי אַתָּה תִנְחַל בְּכָל הַגּוֹיִם: תהלים פּב

#### אלהים נצב בעדת אל:

On the third day (Tuesday) we say אלהים נצב בעדת אל – G-d stands in the community of the G-dly, because on this day He revealed the dry land, preparing it for His community, i.e. for human habitation, the purpose of the creation.  $^2$ 

## יום רביעיי:

הַיּוֹם יוֹם רְבִיעִי בְּשַׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ:

אֵל וְקָמוֹת יְהוָה. אֵל וְקָמוֹת הוֹפִיעֵ: הָוְשֵׁא שׁפֵּט הָאֶרֶץ. הָשֶׁב נְּמוּל עַל גַּאִים: עַד מְתַי רְשְׁעִים יְהוָה. עַד מְתַי רְשָׁעִים יָעֵלוֹז: יַבִּיעוֹ יִדְבָּרוּ עָתָק. יִתְאָמִרוּ כָּל פּעָלֵי אָנָן: עַמְּך יְהוֹה יְדַכָּאוּ. וְנַחַלְתְּך יְעַנּוּ: אַלְמָנָה וְגִּר יַהַרֹגוּ

ומסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ...בשני מה היו אומרים גדול ה' ומהולל מאד על שם שחילק מעשיו ומלך עליהן

רש״י, שם: שחילק מעשיו - הבדיל רקיע בין עליונים לתחתונים, ונתעלה וישב במרום, דוגמת שכנו בעירו והר קדשו:

מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בשלישי היו אומרים אלהים נצב בעדת אל על שם שגילה ארץ בחכמתו והכין תבל לעדתו רש"י, שם: שגילה ארץ - מקום מצב עדתו, שנאמר (בראשית א) ותראה היבשה בשלישי נאמר:

וְיתוֹמִים יְרָצֵחוּ: וַיֹּאמְרוּ לֹא יִרָאֶה יָּהּ. וְלֹא יָבִין אֱלֹהֵי יַעָקֹב: בִּינוּ בֹּעֲרִים בָּעָה. וּרְסִילִים מְתֵי תַּשְׁכִּילוּ: הֲנִטֹע אֹזֶן הֲלֹא יִשְׁהָבוֹת אָדָם. כִּי הַבְּלֹא יִשְׁמָע. אָם יצֵר עֵין הֲלֹא יַבִּיט: הִיֹּטֵר גּוֹיִם הֲלֹא יוֹכִיחַ. הַמְלֹמָד אָדָם דְּעַת: יְהֹוָה יֹדֵע מַחְשְׁבוֹת אָדָם. כִּי הַבֶּל: אָשְׁרִי הַגְּבֶר אֲשֶׁר תִּיַסְּרָנּוּ יָה. וּמְתּוֹרְתָּרְ תִלְמְדֵנּוּ: לְהַשְּקִיט לוֹ מִימֵי רָע. עַד יְבֶּרָה לִישְׁע שְׁחָת: כִּי לֹא הָמֵוֹ רְעָב עָּבְּלֹב: כִּי עַד צֶּדֶק יְשּוּב מִשְׁפֶּט. וְאָהֶרִיוּ כָּל יִשְׁר תְּיַפְּלָה לֹא יַעֲוֹב: כִּי עַד צֶּדֶק יְשּוּב מְשְׁפֶּט. וְאָהֶרִיוּ כָּל יִשְׁר מְּבְּלְּי, יְמִיּה לָּוּלִי יְהֹוָה עָזְרָתָה לִּי בְּמְעָט שְׁבְנָה וְפְשִׁי: אָם פּעֲלִי אָנָן: לוּלִי יְהֹוָה עָזְרְתָה לִיצוֹי הַיְחָבְרְךָ כְּפָּא הַוּוֹת. יִצֵר עָמָל עַלִי יְהוֹה לִי לְמִשְׁגָּב וְמִיהְיְתָה לְצוּר מִיְחִבְּרֶרְ בְּפָשׁר הַוֹּחָב וְיִבְּי בְּרְשְׁרִי יִרְשְׁתָה לִיבְי בְּעְבִּי בְּּמְהִיבְּי הְּחִהּטֶיךְ יְשְׁעַשְׁעוּ נַפְשִׁי: הַיְחָבְרְךָ כְּפָּא הַוּוֹת. יִבְי עָמְה לְּצָלִי יְהוֹה לִי לְמִשְׁגָב. וְיִם בְּּעְבִיי בְּישְׁעתוּ בְּבְּעָב לְצִיים בְּעֵב יְבְשִׁעתְם וַבְּבְּעִתְם לְצִיים בְּבְּעִיתְם בְּבְּעִיתְם בְּבְּעִיתְם בְּבְּיִים בְּמִר יִבְשְׁתִּבּי בְּבְּעִיתְם לְצְצִיית בְּיִבְּעִב בְּיִיבְיתְם בְּחָב בְּלִי בְּשְׁעִבּי בְּבְּעִיתְם בְּבְּבְּבְּיב בְּעִיתְם בְּנִבְיּב בְּעִבְּית בְּבְּרְבִי בְּשְׁעִבּי בְּיִבְּיִה בְּיִים בְּעִיתְם לְּבִּיב בְּיִבְּיִם בְּיבְייִים בְּיבִּי בְּיִשְׁיתִבּי בְּיִבְּעִים בְּיִבְיוֹ בְּעִשְׁעִם לְּצִבְייִם בְּלִיבְיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִב בְּיִים בְּעִיתְים בְּבִּיבְייִים בְּבְּיבְיוּ בְּבְיבְיבְּיב בְּיִיבְּעִים בְּיבְיבְים בְּיבְיוּים בְּיבּיב בְּיִיבְיבְּיב בְּיבְיבְיב בְּיב בְּיבְּבְיב בְּיבְיב בְּיבְיב בְּיוּב בְּיוּיב בְּיבְיבְיב בְּיבְיבְּע לְבִּיבְיב בְּיבְיב בְּעְיבְּבְיב בְּיבְבְּיב בְּעִיבְּיב בְּיִיבְּבְיב בְּבְיבְיב בְּיבְיבְיב בְּיבְבְּבְיב בְּעִיבְיב בְּיבְבְּיב בְּיבְיב בְּעְבְיבְיבְּיבְיבְּיב בְּיבְּיבְיבְיבְעוּ בְּעִים בְּשִׁיבְּיבְיבְיבְּיב בְּיבְּבְיבְיב בְּעָב בְּיבְיבְיבְיבְיב בְּיבְיי בְּב

## <u>אל נקמות הי:</u>

On the fourth day (Wednesday) we say אל נקמות - G-d is a god who exacts vengeance – because on this day He created the sun and the moon and He is destined to punish those that serve them as gods<sup>1</sup>.

## יום חמישי:

ָהַיּוֹם יוֹם חֲמִישִׁי בְּשָׁבַּת. שֶׁבּוֹ הַיוּ הַלְוַיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמְּקְדַשׁ:

לַמְנֵצֵח עַל הַגִּתִּית לְאָסָף: הַרְנִינוּ לֵאלּהִים עוּזָנוּ. הָרִיעוּ לֵאלֹהִים עוּזָנוּ. בְּרָאוֹ לֵאלֹהִים עוֹזְנוּ בִּיהוֹסֶף שָׁמוּ. בְּצֵאתוֹ עַל מְצְרִים. שְׁפַּת לֹא יָדְעִתִּי אֶשְׁמָע: הָסִירוֹתִי מִפֶּכֶל שְׁכְמוֹ. כַּפֶּיוֹ מִדּוּד תַּעֲבֹרְנָה: בַּצָּרָה קָרָאת וְאֲחַלְצָרְ. אֶעֵנְרְ בְּסֵלְה: שְׁמַע עַמִּי וְאָעִידָה בָּךְ. יִשְׂרָאל אָם תִּשְׁמַע לִי: לֹא יִהְיָה בְּךָ אֵל זְר. וְלֹא בְּחַתְּנָ עַל מֵי מְדִיבָה אָלֹכִי יְהֹלָה בְּרָ אֵלְיִן מִאֶּרָיִם. הַרְּחֶב פִּיִּן וַאֲמְלְאֲהוּ: וְלֹא שְׁמַע עַמִּי לְקוֹלִי תִשְּתְּחָנֶה לְאַל לֹא אָבָה לִי: וְאֲשַׁלְחֵהוּ בְּשְׁרִירוּת לְבָּם. יֵלְכוּ בְּמוֹעֲצוֹתֵיהֶם: לוּ עַמִּי שֹׁמֵע לִי. יִשְׁרָאל בִּדְרָכִי יְהַלֵּכוּ: כְּמִי מְיִרִי, מְשֹּנְאֵי יְהוֹנָה יִכְבוּת לֹא אָבָה לִי: וְשָּלְאָלְחָהוּ בְּשְׁרִירוּת לְבָּם. יֵלְכוּ בְּמוֹעֲצוֹתֵיהֶם: לוּ עִמִּי שֹׁמֵע לְיִנִי וְשָׁרְּבִיי יְהַלֵּכוּ בְּקְינִיה אָבְּיִים אָּשִׁיב יִדִי: מְשֹּנְאֵי יְהוֹנָה יְכְחֲשׁוּ לוֹ. וִיהִי עִתָּם לְעוֹלְם: וַיִּאֲכִילְהוּ מַחֶּלְּית הְיִים אָשִׁיב יִדִי: מְשֹּנְאֵי יְהוֹנָה יְכְחֲשׁוּ לוֹ. וִיהִי עִתָּם לְעוֹלְם: וַיִּאֲבְיִלְהוּ מַחֶּלֵּים בְּרִבּי יְהוֹנָה בִּאבְינִרְנִי בְּיִם בְּעִבְייִם הְּעָבְייִרְה בְּשִׁ בְּבִילְהוּ מִחְלֵּב בְּיִבְים בְּפִים בְּעְבִילְהוּ מִּבְּים בְּבִּצְרִים הְּעָבְייִרְּיִים בְּיִּבְיּים בְּיִבּים בְּיִבְים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִם בְּשִׁנְבִיים בְּיִבּים בְּיִבּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיבִים בְּיִים בְּיבְּיִנְים בְּיִנְנִינִינְינִים עָּים תְּעִם בְּיִים בְּיִבְּים בְּיבִּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיבְים בְּעִים בְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּחִים בְּעִבְיוּם בְּבִים בְּעִבּים בְּים בְּיוֹים בְּנִינְיִם בְּעִים בְּיוֹים בְּיבְּיִּנְים בְּיוֹבְים בְּיִים בְּיִבְּיוּ בְּעִים בְּיבְּיוֹם בְּיִבְיוּים בְּיִבְּיוּ בְּיִבְּיוֹם בְּבְּעְיִים בְּיבְּבְּיוֹ בְּיוֹבְם בְּבְּוּים בְּבְּיוֹם בְּיִבְיוּם בְּיוֹבְיוּבְיוּ בְּיבְיוּבְיוּבְיוֹבְיוּים בְּיבְּיוּבְיוּים בְּיבְּים בְּעִים בְּיוֹ

#### הרנינו לאלהים עוזנו:

On the fifth day (Thursday) we say הרנינו לאלהים - Sing joyously to the G-d o our  $might^2$  – since this was the day that the birds and the fish were created so that when man will see the great diversity of their species, this will cause him to praise G-d.

## יום שישי:

ימסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... ברביעי היו אומרים אל נקמות ה' על שם שברא חמה ולבנה ועתיד ליפרע מעובדיהן

מחסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בחמישי היו אומרים הרנינו לאלהים עוזנו על שם שברא עופות ודגים לשבח לשמו רש"י, שם: שברא עופות ודגים לשבח לשמו - כשאדם רואה עופות משונים זה מזה נותן שבח למי שבראם:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Artscroll

הַיּוֹם יוֹם שְׁשִׁי בְּשָׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: יְהֹוָה מָלְךְ גֵּאוּת לָבַשׁ. לָבֵשׁ יְהֹוָה עוֹ הִתְאַדָּר. אַף תְּכּוֹן תַּבֵל בַּל תִּמוֹט: נָכוֹן כִּסְאֵך מֵאָז. מַעוֹלָם אָתָה: נָשְׁאוּ וְהָרוֹת יְהֹוָה. נָשְׂאוּ נְהָרוֹת קוֹלָם. יִשְׁאוּ נְהָרוֹת דָּכְיָם: מִקְּלוֹת מִיָם רַבִּים אַדִּירִים מְשְׁבְּרֵי יָם. אַדִּיר בַּמָּרוֹם יְהֹוָה: עדֹתֶיך נָאֶמְנוּ מְאֹד. לְבֵיתְך נָאֲנָה קֹדֶשׁ. יְהֹנָה לְאֹרֶךְ יָמִים:¹ תהליח צג

## הי מלך גאות לבש

On the sixth day (Friday) we say מלך גאות לבש -G-d will have reigned, G-d will have donned grandeur - for on this day G-d finished His work and ruled over them all.<sup>3</sup>

The Gro points out that, in Hebrew there are two words for ruler: מלך and  $^4$ קד. The former is a ruler by force, imposed upon his subjects, the latter is a voluntary acceptance of G-d's rule. To all plants, animals, even celestial beings, G-d is a מושל any choice, these beings are programmed to accept and obey G-d's Will. Only humans are in a position to reject G-d (and be imposed upon in the end) and therefore only humans are capable of turning God into a מלך. Therefore, G-d's Malchus only came into being with the creation of the Man<sup>5</sup>. It is for this reason that the שיר של היום of Friday, the day on which man was created, is "השם מלך", for it was only after the creation of man, when he accepted upon himself מלך and G-d can be  $^6$ כמולך.

תהלים צג<sup>1</sup>

מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בששי היו אומרים ה' מלך גאות. לבש על שם שגמר מלאכתו ומלך עליהן

,תהלים כב כט: כי לד׳ המלוכה ומשל בכל הגוים (ואנחנו אומרים זה בתפליתינו שבכל יום ב״אז ישיר״),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Artscroll

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> פחד יצחק, ראש השנה מאמר יא ס' טז: כי באמרנו שאדם הראשון אמר "השם מלך", אין הכוונה שאדם היה הראשון שהכיר במלכות זו, אלא שהכוונה היא שעם בריאת האדם נבראה כביכול מלכותו יתברך, כי כל עוד שלא נמצאה בריאה שיאמר עליה כי נעשית היא בצלם אלוקים, אין זה אלא ממשלה, דלא תתכן מלוכה אלא כשיש צד של דמיון בין המולך ובין זה שמולכין עליו.

ד יצחק, ראש השנה כה ד $^6$ 

## 4. Elul

#### Shofar:

During Ellul, we blow the Shoafar every morning to arouse people to do Teshuvah. We startfrom the second day of Rosh Chodesh, which is really the first of Ellul, and end on the second last day of Rosh Hashana. Erev Rosh Hashana there is no Shofar to distinguish between the Shofar blowing of Ellul which is only a custom (חשות) and that of Rosh Hashana which is a Torah Mitzyha. <sup>1</sup>

# LeDavid HaSh-m Ori:

ְּלֶנְדִוּד. יְהֹנָה אוֹרִי וְיִשְׁעִי מִמִּי אִירָא. יְהֹנָה מָעוֹז חַיֵּי מִמִּי אֶפְּחָד:בְּקְרֹב עָלֵי מְרֵעִים לֶאֶכֹל אֶת בְּשָׁרִי. צָרִי וְאֹרְבִי לִי. הַמָּה כָּשְׁלוּ וְנָפְלֹּוּ אָם תַּחֲנֶה עָלִי מַחֲנֶה לֹא יִירָא לִבִּי. אָם תָּקוּם עַלִי מְלְחָמָה בְּזֹאת אֲנִי בּוֹטֵחֵ: אַחַת שְׁאַלְתִּי מֵאֶת יְהֹנָה. אוֹתָהּ אֲבַקּשׁ. שָׁבְתִּי בְּבֵית יְהֹנָה כָּל יְמֵי חַיִּי. לְחֲזוֹת בְּנִעם יְהֹנָה וּלְבְקֵּר בְּהָיכָלוֹ: כִּי יִצְפְּנֵנִי בְּטֵּתָר אָחֲלוֹ. בְּצוּר יְרוֹמְמֵנִי: וְעָהָה יְרוּם רֹאשׁי עַל איְבִי סְבִיבוֹתִי. וְאֻוְבְּחָה בְּאָהֲלוֹ זְבְחֵי תְרוּשָה. אָשִׁירָה וַאֲזְמָּרָה לִיהֹנָה: שְׁמֵע יְהֹוָה קּוֹלִי אֶקְרָא. וְחָנֵנִי וְעָנֵנִי: לְרָ אִמֵּר פָּנֶיך מְמֶּנִי: אָת פְּנֶיך יְהֹוֹה אֲלִתְי הָיִתְּ אֵל תִּשְׁנֵי וְאָלְיִ יְמְהְנֵּי יִּשְׁנִי: בְּי אֲבִי וְאָמִי בְּיִלְ מְמֶּנִי בְּעָבְי יְהְנָה לָּבִי יִבְּעָת מִישׁוֹר לְמַעַן שׁוֹרְרָי: אֵל תִּתְבֵנִי אֲלֹתֵי יְשְׁעִי: כִּי אֲבִי וְאָבִי יְאָבָי וְאִבְּיִם תְּמָנִי יְהוֹה יַאֲלִיי יְהֹנָה לִּבִּי וְבְּעָר הְנָבּי בְּתָּנִי בְּטְבִי יְהֹנָה יִבְּיִם תְּמָנִי בְּנָרְ יְהְנָה בְּאֹרָח בְּיִבְּר וְמְנִיי יְהֹנָה יִבְּעְם תְּתְּנִי יְהוֹה יִאְלָביִי יְשְׁתָּה בְּעִר יְהְנִבּי לְבִּבְּי תְּמָּב בְּיִבְּי לְּבִּי בְּעָּית יִּבְיּם תְּמָּנִי יְהֹנָה יִבְּהְ מְתְּנִי בְּנָר יְהְנָּת בְּעָּבִי יְהְוֹבְי יְבְּנִב תְּמְנִי בְּבָּערִי הְבָּה בְּאָרִי מְיִם בְּבָּל בְּיִם תְּעָבוּ בְּיִבְּבְּע בְּיִבְּים תְּבָּבִי הֹוֹבְא הָאֲמְנִי בְּנְבֶּע בְּיִבְּי הְנִבּי חָתָּב בִּי בְּיוֹרְ בְּיִלְים תְּנִבּי בְּעִבְי לְּבִיבְי בְּיִבְּים תְּעָבִי בְּהְיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִבְיִם תְּעִבּי בְּנִבְּי בְּיבְּים הְנִבּי מְנִי בְּיִבּבְיי הְנִים בְּבִּיבּי בְּינְים תְּנִיל בְּעְבְּיבְּיִי בְּיִנְים מְּעִים בְּיבִי בְּבִּים בְּיבִים בְּיבִים בְּעִּבְּיב בְּיִבְּים הְּבִּים בְּיבִי בְּבִיבְי בְּבְּים בְּיִבְיים בְּיבְיבְּיבְים בְּעִים בְּיבְים בְּיִם בְּיבְיבִים בְּים בְּיבִיים בְּתְּים בְּיבְּיבְּיבִים בְּיִים בְּיִם בְּיבִים בְּיבְיים בְּבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיבְיים בְּיבְים בְּיִים בְּבִים בְּיבְים בְּיבְיים בְּיבְיבְיבְיבְיבְי

During the entire month of Ellul, all the way through to Shmini Atzeres, we say this prauer. The words say ד' – He is my light – on Rosh Hashana; וישעי – on Yom Kuppur; כי יצפוני בחכה – on Sukkot.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>קצור שו"ע ס' קכח: נוהגין לחקוע שופר בחודש זה. ומתחילין ביום ב' דר"ח ותוקעין בכל יום לאחר תפלת שחרית תשר"ת, חוץ מערב ר"ה שמפסיקין בו כדי להפסיק בין תקיעות רשות לתקיעות מצוה. וטעם התקיעות בחודש זה, כדי לעורר את העם לתשובה, כי כן הוא הטבע של השופר לעורר ולהחריד, כמו שאמר הכתוב היתקע שופר בעיר ועם לא יחרדו.

כז כ $\pi^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>קצור שו"ע ס' קכח: עוד נוהגין במדינות אלו מיום ב' דר"ח אלול עד שמיני עצרת אומרים בבוקר ובערב לאחר התפלה את המזמור לדוד ה' אורי וישעי, והוא ע"פ המדרש, ה' אורי בר"ה, וישעי ביוהכ"פ, כי יצפנני בסכה רמז לסוכות.

## **G-MINCHA**

#### Mincha Defined

Gemorrah Brachos: R. Helbo further said in the name of R. Huna: A man should always take special care about the afternoon-prayer. For even Elijah was favourably heard only while offering his afternoon-prayer. For it is said: And it came to pass at the time of the offering of the evening offering, that Elijah the prophet came near and said . . . Hear me, O Lord, hear me. 'Hear me', that the fire may descend from heaven, and 'hear me', that they may not say it is the work of sorcery!

It is for this reason, says Tosafos, that we call the prayer Mincha, for, perhaps it was exactly at the time of the Mincha offering that Eliyahu was answered<sup>1</sup>. (therefore, although there is also a Mincha offering in the morning, we don't pray exactly at that time.)<sup>1</sup> This is why we can doven Mincha the whole afternoon, even though the Korban Tamid could only be offered in the first 2 ½ hrs of the afternoon, while Shacharis can only be dovened as long as the Korban Tamid could be brought<sup>1</sup>. This is why it is especially good to doven Mincha Ketana, i.e. late afternoon, because that is specifically the time of the Mincha offering, for it was brought after the Korban Tamid and in fact this time of the day is called Minchah<sup>1</sup>. (For Shacharis, however, we doven in the first part of the morning, because that is against the Korban Tamid of the morning, not the Mincha offering of the morning<sup>1</sup>.)

According to the HaEmek Davar, Avraham Avinu received his prophecy from G-d when he was sitting in the entrance to his tent at Mincha time. Avraham would prepare himself for prophecy in the morning, so that when he would doven Mincha he would be ready to cleave to HaSh-m and receive his prophecy<sup>1</sup>.

However, the Gemarah in Yuma referes to Mincha as the "Tefilah of Avraham". In fact, he prayed three times a day just as he observed al other Mitzvos of the Torah. However, Yitzchak Avinu was the first to institute Minchah (and Yakov Avinu the first to institute Ma'ariv) as a Tefilah for all of the members of his household to recite<sup>2</sup>. It was they who tuned into the special Kedusha inherent in that time of the day, and understood how these specific prayers could harness that Kedusha. They brought this Kedusha down in such a way that it became permanently available for all future generations.

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup> מסכת יומא דף כח ע״ב: אמר רב ספרא צלותיה דאברהם מכי משחרי כותלי רש״י: צלותיה דאברהם - תפלת הערב שלו: מכי משחרי כותלי - חומות הפונות למזרח, שהלבינו מהנץ החמה הבאה מן המזרח ונוצצת עליהן, ובתחילת שבע שעות, שהחמה באמצע הרקיע בראש כל אדם אינה עושה עמוד, אלא תחתיהן משחירין אותן הכתלים לפי שאין חמה נוצצת אלא בראש הכותל בעוביו, ומיצל חודו של שפת עוביו על זקיפת הכותל ומשחרת, מההיא שעתא נוטים צללי ערב, וקרוי ערב:

<sup>2</sup> תוספות ישנים

"Yitzchak went out to converse in the field" (Bereishis 24:63), that Yitzchak instituted the Tefilah of Minchah? At the time that Yitzchak Avinu prayed Minchah, Hashem bestowed upon him a great kindness, for it was at that moment that his bride, Rivkah, arrived, confirming that Eliezer succeeded with Divine assistance in his mission to find a bride for Yitzchak Avinu. Out of gratitude to Hashem, Yitzchak Avinu instituted the Tefilah of Minchah as an obligatory prayer for his entire household, because he understood that it was in the merit of his Tefilah of Minchah that Eliezer succeeded in finding him a wife.

This approach also explains Yakov Avinu's institution of the Tefilah of Ma'ariv. The Torah relates that Yakov Avinu recited Ma'ariv at Beis El (Bereishis 28:11). The Torah's intention is not to teach merely that Yakov Avinu followed the ways of his father and grandfather and prayed Ma'ariv. Rather, the Torah's intention is to teach that because of what occurred on that particular occasion, Yakov Avinu decided to institute the Tefilah of Ma'ariv for his entire household. It was at that time that Hashem promised to protect him as he sojourned outside of Eretz Yisrael. Yakov Avinu understood that Hashem's promise at that time was a sign that his Tefilah of Ma'ariv afforded him the merit of Hashem's protection. For this reason, he instituted that his entire family should always recite Ma'ariv¹.

Therefore, the first one to tune into the power of Mincha was Yitzchak. Yitzchak brought Mincha into the world as a prayer of permanence. Like Shacharis, Mincha proved to be a great purifying power, until this was taken over by the Korban Tamid of Shacharis and Mincha. However, when the Temple was destroyed, the Mincha prayer again took over.

<u>Mincha</u> – "I thank Hashem that as I was worthy to see the sun in the East, I was worthy to see it in the west<sup>1</sup>." During the day, we become very involved in mundane matters, and our appreciation of life is stifled by more urgent matters. We remind ourselves of the purpose of it all, by taking time out of our day in order to refocus our lives. And again, we remind ourselves to appreciate life itself.

Mincha is a shortened version of Shacharis<sup>1</sup> – once one has had a good introduction to the day, it only requires a booster to maintain things. Actually, the ideal time to say Mincha is right close to sunset, whereas Maariv is best said straight after dark, closely connecting these two sub-cycles in turn.

During Isaac's life the light began to grow dimmer. The sun which had shown for his father, had passed the zenith and had begun to descend. Isolated on account of his "walking before G-d" he was greeted only with envy by his contemporaries for the Divine blessings he received. He had to withdraw into himself and his household. With his birth the ominous presage אנד יהיה זרעד becomes a reality. ... Isaac's life... דניא קשיא. All the exultant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Kornfeld, Insights into the Daily Daf, Kollel Iyun Hadad of Yerushalayim

hymns of praise uttered in the morning are omitted. The worshipper stands silent before G-d engrossed in earnest self-examination.

The last rays of the descending sun...At this hour the question is answered—have man's actions rendered him worthy (Rav Elie Munk<sup>1</sup>)

# אשרי:

It is one thing to be יושבי ביתיך in the morning, when one has yet to be overwhelmed by the business of the day. But it is a singular achievement to be יושבי ביתיך and happily so – אשרי in the middle of the day.

## H-MAARIV

#### **Maariv Defined**

R. Johanan says: [Special care should be taken] also about the evening-prayer. For it is said: Let my prayer be set forth as incense before Thee, the lifting up of my hands as the evening sacrifice.<sup>1</sup>

The Nesivos Shalom says that Avraham Avinu gave us the spiritual energy to fulfill the positive Mitzvos, Yitzchak to fulfill the negative Mitzvos and Yaakov Avinu to fulfill Divrei Reshus. Each one of the forfathers became he bearer of G-d's presence on earth through their specific Avodah.

Avraham Avinu was rooted in the midah of Ahava – both for G-d and for the creatures He created. Love is a Midah which move us beyond ourselves, to act for the sake of the person we love. This led to Avraham's great chesed to his fellow-man and to his fulfilling the Will of G-d, i.e. the doing of positive actions – ultimately bequeathed to us in the form of the Mitzvos Aseh.<sup>2</sup>

Yitzchak was rooted in Yiras HaSh-m, a great awe for HaSh-m. This led to a containment of actions – an avoidance of doing the wrong thing. Therin lies the great gevurah of Yitzchak which nourishes the fulfillment of the negative Mitzvos<sup>3</sup>.

Yaakov was left to conquer the area of Reshus, where the halacha does not clearly mandate for us what to do. To harmonize oneself with G-d's Will in this area requires a great sensitivity to truth, Yaakov's Midah. Hence Yaakov is the one to introduce us to Maariv as a permanent way of relating to HaSh-m, though Maariv remained a reshus<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>מסכת ברכות דף ו ע״ב:ואמר רבי חלבו אמר רב הונא לעולם יהא אדם זהיר בתפלת המנחה ... רבי יוחנן אמר אף בתפלת ערבית שנאמר תכון תפלתי קטרת לפניך משאת כפי מנחת ערב רב נחמן בר יצחק אמר אף תפלת שחרית שנאמר ה׳ בקר תשמע קולי בקר אערך לך ואצפה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>רמב"ן שמות כ ח: כי מדת זכור רמזו במצות עשה, והוא היוצא ממדת האהבה והוא למדת הרחמים, כי העושה מצות אדוניו אהוב לו ואדוניו מרחם עליו, ומדת שמור במצות לא תעשה, והוא למדת הדין ויוצא ממדת היראה, כי הנשמר מעשות דבר הרע בעיני אדוניו ירא אותו

מכתב מאליהו, ח"ב פרשת לך לך מאמר מדות האבות: ביצחק ... היתה מדתו העיקרית מדת היראה- פחד יצחק, ונבחר להיות קרבן כליל לה', כפי שמלמדנו ניסיון העקידה. הוא מעריך את כבוד ה' למעלה עד אין עד מקייו הפרטיים, והנה האדם הירא פונה בעיקר אל תוך עצמו, עד שהדבר מביאו למעט במעשים , ובפרט באותם הנעשים בפרהסיא, מחשש שמא יכשל ויטעה, או שיתערב בתוך כוונתו איזה סיג של פניה חיצונית. וכן, בניגוד לאברהם, לא מצאנו שבנה יצחק מזבח לקרא בשם ה' עד שעלה לבאר שבע...

⁴נתיבות שלום, ויצא, עמ׳ קפג׳:אברהם אבינו היתה מדתו מידת החסד שהיא מידת אהבה, וכמ״ד אברהם אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ״ח מצות עשה של התורה ששורשם מדת אהבה, וכמ״ד א בגימ׳ של אברה״ם העולה רמ״ח. ויצחק שמדתו מדת הגבורה שהיא מדת היראה, כמ״ד פחד יצחק (בראשית לא) תורתו היא היסוד לכל המצוות לא תעשה שבתורה, אשמירתן תלויה בעיקר במדת היראה לידע דאית דין ואית דיין. ויעקב אבינו הוא יסוד התורה לעניני רשות וכמ״ד וידו אוחזת בעקב עשו, עק״ב ר״ת ק׳דש ע׳צמך ב׳מותר, שיעקב עשה תורה מכל עניני רשות, וכמרומז במאחז״ל (ברכות כו) יעקב תיקן תפילת ערבית שהיא רשות.

| The word Maariv actually comes from the word מעורם – to be mixed in; to be part of a mizture. This is just what <i>reshus</i> is. Maariv, the dark time when thoughts are not clearly collected required someone like Yaakove with his perfect Torah clarity, to fix even things that are miztures, including to fix all our "mixed" prayers. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

# Additions, changes and contrasts from Shacharis

#### Ahavah Rabah & Ahavas Olam:

There is a dispute in the Gemorrah over whether we should be saying Ahava Rabah or Ahavas Olam<sup>1</sup>. Normally, we would pasken according to one opinion or the other. But, as a reflection of the great unifying power of prayer, we say the one in the morning and the other in the night<sup>1</sup>.

## Sim Shalom – Shalom Rav

Generally, we say Sim Shalom in the morning and Shalom Rav for Mincha and Maariv. This is because Sim Shalom also contains all the themes of Birkas Cohanim, and, since Birkas Cohanim is only said in the morning (except on fast days), we change to Shalom Rav for Mincha and Maariv. <sup>1</sup>

#### Other Differences:

Other differences between Shacharis and Maariv are:

- 1. Maariv has no Brochos or Pesukei Dezimra. It begins with a few words of appeal to the G-d of Mercy, and then straight into Barchu.
- 2. The evening Shema ends with Emes ve'Emunah in contrast to Emes ve'Yatziv in the morning. (This is learned from להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות)
- 3. The Evening has an extra one or two Brochos (Hashkiveinu and Yiru Eineinu) of Birkas Shema.
- 4. There is no tachanun or end to Maariv except for Aleinu.

## Shema at Night and in the Day.

There is an interesting difference in the day-obligation of Shema and the night-obligation. The day obligation can only be fulfilled only at the outset of the day, in the first three hours after daylight, whereas one has the whole night to fulfill the night-obligation<sup>1</sup>. Rav Tzadok HaCohen explains that this is because days, where one can see where one is going, are for action, whereas nights, which are dark, are for withdrawal into the home, consolidation<sup>1</sup> and faith<sup>1</sup>. This is what the David HaMelech meant when he said: להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות. Similarly, Maariv at night is only a Reshus. For Tefila is an act of standing opposite HaSh-m, and it is harder to see G-d. One can therefore not demand of man that he reach such a level. However, now that we are closer to the Messianic era, we are closer to the final revelation of

light ad therefore we have accepted Maariv on ourselves as an obligation. Even so, we can doven Maariv the whole night, whereas the morning is limited to the first four hours. For even when we do reach this level of standing opposite G-d at night, it might still take a whole night of preparation, whereas in the light of day we can reach this level much quicker<sup>1</sup>.

Of course, we rarely have glimpses of pure day and pure night. Nights have a bit of light from the moon and the stars; days are sometimes dimmed by clouds. Both of these can be blessings. The bit of night light is like a candle searching for chometz – when we are under duress, a bit of clarity (light) shows us clearly what it is we have to work on 1.

We are obligated to mention the Exodus from Egypt at night in addition to the day. This is learned from the verse which says ימי חייך. כל ימי חייך tells us to say it during the day, while the addition of the word כל tells us to say it also at night.

## Hashkiveinu and Yiru Eineinu

הַשְּׁפִּיבֵנוּ יְהֹוֶה אֱלֹהֵינוּ לְשָׁלוֹם. וְהַאֲמִידֵנוּ מִלְבֵּנוּ לְחַיִּים. וּפְרוֹשׁ עָלִינוּ סֻבַּת שְׁלוֹמֶך. וְתַקְבֵנוּ בְּעֵצָה טוֹבָה מִלְפָנֶיך. וְהוֹשִׁיצֵנוּ לְמִעוּ שְׁמֶד. וְהָגֵּן בַּעֲדֵנוּ: וְהָסֶר מֵעֶלִינוּ אוֹנֵב דֶבֶר וְחֶרֶב וְרָעֶב וְרָעֶב וְיְהֶשׁר שְׁטֶן מִלְפָנֵינוּ וּמֵאֲחֵרִינוּ. וּבְצֵל כְּנֶפִיך תַּסְתִּירָנוּ. כִּי אֵל שׁוֹמְרָנוּ וּמִצִּילֵנוּ אָתָּה. כִּי אֵל מֶלֶךְ חַנּוּן וְרַחוּם אָתָּה: וּשְׁמוֹר צֵאתֵנוּ וּבוֹאֵנוּ לְחַיִּים וּלְשֶׁלוֹם מֵעֵתָּה וְעַד עוֹלָם: בַּרוּך אָתָּה יְהֹוָה שׁוֹמֵר עָמוֹ יִשְׂרָאֵל לָעָד:

אריבני: At a time of Yeridah. (For, when the Neshama goes up at night, the Nefesh is in danger of being influenced by the Sitra Achra.)

והעמידנו: At a time of Aliyah

ותקננו בעצה טובה מלפניך: And how should we manage at a time of Yeridah ...

ופרוש עלינו סוכת שלומיך: By G-d spreading His Sukkah over us. Sukkah is the knowledge that this world is transient and that any striving we aim for in this world is just vanity and emptiness.

ותקננו בעצה טובה מלפניך: Ths is the knowledge of the truth which we have from our education and from our general environment. (מכתב מאליהו חי ב166)

The Gemorrah tells us that in the morning there is only one blessing after the Shema while in the evening there are two<sup>1</sup>. The second one is Hashkiveinu. This is a brocha expressing our aspirations that even our dreams should be in harmony with HaShem's will. We aspire to Yaakov, whose dreams revealed the greatness of man that even when he is fast asleep he sees די נצב עליץ – that G-d is standing over him.<sup>1</sup> (Rav Tzadok Hacohen)

The Maharal tells us that each of the three *Birkas Shema* comes to tell us a different Hanahaga of G-d in this world. The first brocha reflects reflects the *hanahaga* of the order of the world; the second the *hanhaga* of the intellect which is above nature, and the third the *hanahaga* of miracles<sup>1</sup>. At night, we add *shimirah*,

which comes to consolidate and guard the Geulah already achieved and just talked about in the previous blessing<sup>1</sup>. This is G-d's Sukkah of protection, just as the clouds of glory protected us when we were redeemed from Egupt<sup>1</sup>.

The fact that mighty civilizations tried and failed to destroy us (i.e. the time of night when we say this prayer) is G-d's ongoing declaration to us that He is our G-d (and threfore corresponds to ההתי לכם לאלוקים, the fifth of the "four" לשונות של worthy of an extra blessing¹. This ongoing Hashgacha is less obvious that the open miracles of יציאת מצרים and the praises we now say are shorter than in the previous blessing².

With this additional blessing we now say seven blessings of ברכת שמע per day, two before in the wave in the morning and the evening; one after the wave in the morning and two after the שמע in the evening. Seven represents a wholeness – a complete cycle – as in the seven days of the week. We therefore complete our prasies of G-d with the addition of this blessing, as Dovid HaMelech said שבע ביום הללתיך שפטי צדקך  $^3$ .

## Juxtaposing Geulah and Tefilah:

The Gemorah Brachos tells us that we should juxtapose Geulah to Tefilah – i.e. say the words גאל ישראל (at the end of the brocha אמת ויציב) and immediately begin the Shmoneh Esreh. One of two opinions says that we should also do so at night, for even though the main Geula from Mitztraim was during the day (the actual departure from Egypt)  $^1$ , the Geulah began during the night (the slaying of the first born)  $^1$ . According to this opinion, the verse בשכבך ובקומך so too in the evening (בשכבך)  $^1$ .

The Gemorrah goes so far as to say that someone who does so during the Maariv service is a Ben Olam HaBa<sup>1</sup>.

The Gemorrah asks why then is השכיבנו not an interruption  $^1$ . It answers that, just like תפלה ה' שפתי ה' שפתי חפתה – an extended Tefilah , so – מול is considered a גאולה אריכתא – an extension of the Geulah  $^1$ .

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>מהר"ל, שם: (ברכות ד' ע"ב) כיון דתקנו רבנן השכיבנו כגאולה אריכתא דמיא, דודאי דבר זה גאולה אריכתא שהוא כנגד והייתי לכם לאלהים שהוא ג"כ מענין הגאולה, ובודאי גאולה אריכתא היא כי מה היה שגאלם מן רשות אחרים אם לא ישמור אותם ג"כ שלא יזיקו להם אחרים הרי אחרים מושלים עליהם, ולפיכך בערב מברך שתים לאחריה אמת ואמונה והשכיבנו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר"ל, שם: ויראה מה שאמרו (שם י"א ע"ב) אחת ארוכה ואחת קצרה דוקא קאמר שצריך שתהיה השכיבנו קצרה, ודבר זה ענין מופלג בחכמה כי הכל לפי הברכה, כי מאחר שאין השכיבנו מדבר רק מן השמירה בלבד ואין זה כ"כ גדול כמו כאשר הוציא אותם בנסים. ולכך השכיבנו ברכה זאת קטנה, ולא כן אמת ואמונה שהוא ית' עושה פלאות נגד האויב ולכך ברכה זאת גדולה, כי כפי הענין כך ראוי שתהיה הברכה,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: וביום מברך שתיים לפניה ואחת לאחריה, ובלילה מברך שתים לפניה ושתים לאחריה, כי יש לשבח בכל יום את הש"י בשבח שלם ומלא אשר השבח השלם ומלא על ידי מספר שבע, ודבר זה מבואר במקום אחר. וזה שאמר (שם קי"ט) שבע ביום הללתיך על משפטי צדקך, כלומר שיש להלל השם יתברך שבע שהוא שבח שלם וכמו שמורה עליו שם שבע שהוא מלשון שביעה כי מספר הזה יש בו שביעה ושלימות.

#### <u>ידאו עינינו</u>

Above, we brought the idea that השכיבנו did not disrupt the requirement of direction. האולה אריכתא an extended redemption.

Tosafos adds a similar explanation concerning Yiru Eineinu, that those verses are also a אריכתא גאולה for their purpose is to extend the (השכיבנו) prayer so that late-comers can catch up<sup>1</sup> (there is also a similarity to the Tefilah of Yiru Eineinu, since it has 18 verses<sup>1</sup>) and so that those who were behind would not be left alone in an isolated Synagogue building<sup>1</sup>.

Still, there were actually some Rishonim (the Ramban, Tosofos<sup>2</sup> and Rabbeinu Yonah amongst them) who did not say this prayer<sup>3</sup>. Nevertheless, the custom to say this prayer spread amongst all sectors of the Jewish people in the Diaspora communities<sup>4</sup>, (although custom hin Israel has been not to say it,) for most of its verses deal with redemption. More recently, some communities in the Diaspora stopped saying this prayer as well.<sup>5</sup>

Similarly, the שחונה which we say at night between this prayer and the שחונה is considered to be an extension of the גאולה. This is particularly apparent in the נוטח and the נוטח שפרדי which has the words ויצמח פרקוניה contained therein $^6$ 

והתוס׳ והראש והר׳ יונה נתנו סיבות למה התחילו לומר הפסוקים האלה. $^{
m l}$ 

<sup>1)</sup> לתוס׳ – שיהיה הזדמנות להמאחרים להתפלל עם הצבור

<sup>2)</sup> לראש – שהיו מפחדים להתאר בשדות 3) ור"י – שהיה מעריב רשות

והער"ש אמר שכולם מסכימים זל"ז וכל שלוש בעינו.

כך הובא במאירי שתוספות לא אמרו אותה  $^2$ 

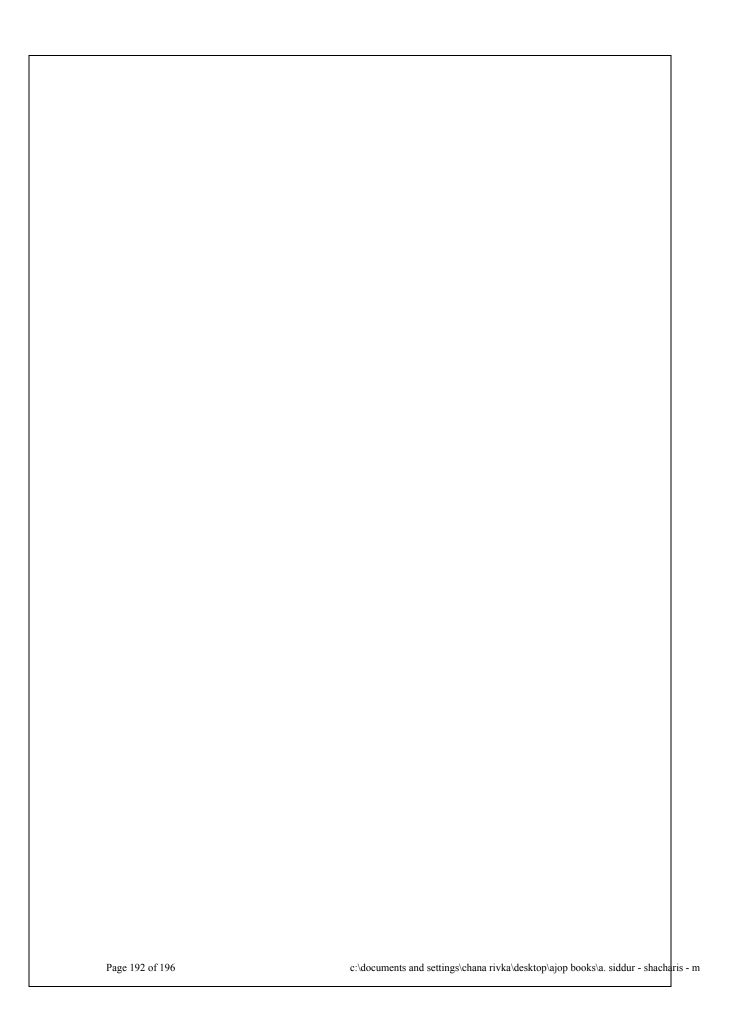
ומרים איתו היו אחרא המתפללים איתו אומר אותו אומר בעצמו לא היה בעצמו לא בעצמו  $^{3}$ 

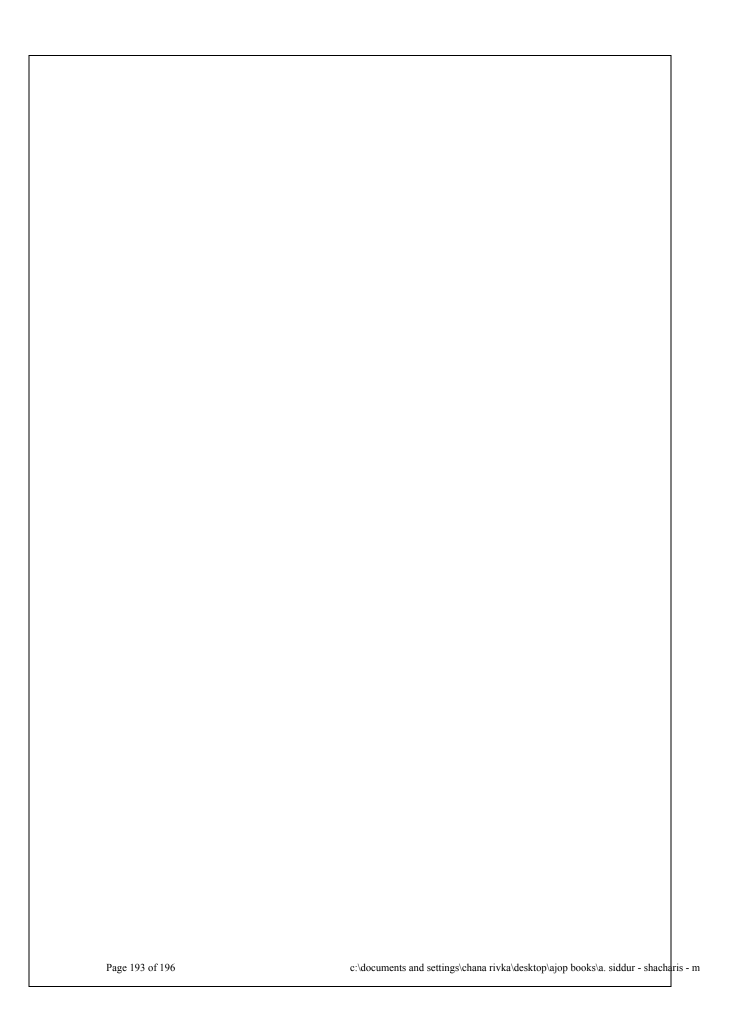
⁴והבה"ג מובא בתוס' מתרץ דבאמת אנו פוסקים כרבי יהושע בן לוי דאין צריך לסמוך גאולה לתפילה. ולכן אנו אומרים קדיש ביניהם ג"כ להראות שככה פסקינן. אבל רוב הראשונים פסקו כר' יוחנן כי 1) כרגיל הלכה כוותיה 2) הגמ' מביא מסייע ליה. ותוס' והראש והר' יונה כולם הסכימו בפרט אחד – היינו שהתחיל המנהג להתפלל י"ח פסוקים (להסיבות שהבאנו לעיל) התחיל כשמעריב עדיין היה רשות ועכשיו שקבלנו עלינו מעריב נשאר המנהג במקומו והתוס' כתבו דלכן הוי כגאולה אריכתא וכן כתב דרוב הפסוקים קאי על גאולה

והמשנה ברורה רלו ס"ה: ובטור מסיים בזה ומה שנוהגין להפסיק בפסוקים ויראו עינינו וקדיש לפי שבימים הראשונים היו בתי כנסיות שלהם בשדות והיו יראים להתאחר שם עד זמן תפלת ערבית ותקנו לומר פסוקים אלו שיש בהם י"ח אזכרות כנגד י"ח ברכות שיש בתפלת ערבית ונפטרין בקדיש ועתה שחזרו להתפלל ערבית בבתי כנסיות לא נתבטל מנהג הראשון ומ"מ אין להפסיק בדברים אחרים ויש מן הגדולים שנהגו שלא לאמרם עכ"ל

אע"פ שהראש מקשה בתימא על מנהג זה 5

<sup>6</sup>יכן כתב התוספות דהקדיש ג"כ קאי אגאולה ובפרט לאלה שאומרים ויצמח פרקוניה וכו' אבל התוס' בראש לא הסכים שנקרא אותם כגאולה אריכתא.





# **BIBLIOGRAPHY**

# **Primary Sefarim Used**

רמב"ם, משנה תורה שיח יצחק (מבעלי המוסר – מובא בסידור הגר"א) ש"ס בבלי שו"ע או"ח תנ"ך

Hirsch, Rav Shimshon Rephael – Siddur and Tehillim Munk, Rav Elie – The World of Prayer Schwab, Rav – On Prayer Miller, Rav Avigdor - Praise My Soul

# Other Frequently Use Sefarim

יערות דבש מהר"ל, נתיב התפילה עולת הראיה של הרב אברהם יצחק הכהן קוק (מוסד הרב קוק) רב צדוק הכהן – צדקת הצדיק רש"י

# **Less Frequently Used Sefarim**

אבן אזרע, תהלים אברבנל, תהלים אור החיים על התורה גר"א – סידור הגר"א ילקוט שמעוי כלי יקר מאירי מדרש רבה משך חכמה ספר מעמי המנהגים ספר מנהגי ישורון

ענף יוסף פני יהושע על הש"ס רבינו בחיי על התןרה רמב"ן על התורה תוספות

## Also Used

אגרות משה אובודרהם אוצר התפילות אור גדליהו אור החיים אלשי״ך גר"א על משלי גר"א, אבן שלמה דעת זקנים מבעלי התוספו המאור זהר הקודש חזקוני חיים טובים של הר׳ חיים ברבי בצלאל (אחי המהר״ל) חפץ חיים: על התורה משלי החפץ חיים ט"ז או"ח ירושלמי ישועות יעקוב כוזרי כתב וקבלה לבוש מגן אברהם מגיד תעלומה מהר"י מינץ מהר"ל, נצח ישראל מהרש"א מכתב מאליהו מסילת ישרים משנת יוסף נתיבות שלום ספורנו ספרא ספר החינוך ספר היוחסין ספר חסידים ספרי ספר העיקרים ספר התודעה עולת התמיד פחד יצחק פערלא, הרב ירוחם פישר: פירושועל ספר המצוות של רס"ג פרקי אבות

Page 195 of 196

קצור שולחו ערוך

רבינו יונה ר' חיים ויטל רמב"ן: על ספר המצוות : על הש"ס רמח"ל תקט"ו תפילות - תפילה שעט: רשב״א רב צדוק הכהן -רסיסי לילה - פרי צדיק רב שמשון פינקוס רד״ק רשפי אש דת שבות יעקב שומר אמונים הקדמון שיחות מוסר שיטה מקובצת של"ה הקודש שם משמואל שפת אמת תוספות ישנים תוספתא

Artscroll - Siddur

- Overview on Song of Songs

Holder, Meir - History of the Jewish People – From Yavneh to Pumbedisa

*Insights into the Daily Daf*, by Kollel Iyun Hadaf, <u>daf@dafyomi.co.il</u>, <u>www.dafyomi.co.il</u>

Miller, Rav Yisroel

Rav Aryeh Kaplan - A Handbook of Jewish Thought

Meditation and the Bible

Lampel, Tzvi - The Dynamics of Dispute

Roll, Yisroel – Inner Peace